DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-10-22 Pages: 174-182

Oriental Journal of Social Sciences

ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES S

L
’ % BOCTOYHBIH
' 2 eog:n!:"m
$ HAVE
SUPPORT . ; ORIENTAL
SCIENCE journal homepage:

https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

THE PRINCIPLES OF HARMONY BETWEEN SOCIAL-PHILOSOPHICAL
VIEWS AND MORAL TEACHINGS IN THE WORK “TANVIR AL-AKHLAQ FI
MAKARIM AL-AKHLAQ”

Husan Suvonqulov

Associate Professor, Department of Social Sciences
Gulistan State University (GulDU)

E-mail: xusansuvankulov@gmail.com

Gulistan, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE

Key words: Abdurahman Tashkandiy, Abstract: The article analyzes the socio-
Qur’an, ethical teachings’ worship’ social phI|OSOphlca| views and ethical teaCh'ngS of
justice. Abdurahman Tashkandiy in his work “Tanvir

ul-ahdoq fi makorim ul-akhlaq”. The Qur’an is
Received: 20.10.25 presented as the primary source of moral
Accepted: 21.10.25 education for individuals. Religious practices
Published: 22.10.25 such as prayer, fasting, zakat, and pilgrimage

are interpreted as means of disciplining the
self, promoting social justice, and enhancing
both personal and communal morality.
Furthermore, the author emphasizes the
importance of preserving ethical principles
within family and social life.

“TANVIR UL - AHDOQ FI MAKORIM UL - AXLOQ” ASARIDAGI IJTIMOIY-
FALSAFIY QARASHLAR VA AXLOQIY TA’LIMOTNING UYG‘UNLASHUV
TAMOYILLARI

Husan Suvonqulov

GulDU “Ijtimoiy fanlar” kafedrasi dotsenti
G-mail: xusansuvankulov@gmail.com
Guliston, O'zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit so‘zlar: Abdurahmon Toshkandiy, Annotatsiya: Magolada Abdurahmon
Qur’on, axloqiy ta’limot, ibodat, ijtimoiy Toshkandiyning “Tanvir ul-ahdoqg fi makorim
adolat. ul-axloq” asaridagi ijtimoiy-falsafiy garashlar
va axloqiy ta’limotlar tahlil qilinadi. Asarda

Qur’oni Karim inson axloqini

shakllantirishdagi  asosiy manba sifatida

yoritiladi. Namoz, ro‘za, zakot va haj kabi

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 174



https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-10-22
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:xusansuvankulov@gmail.com
mailto:xusansuvankulov@gmail.com
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

diniy amallar insonning nafsini tarbiyalash,
ijtimoiy adolatni garor toptirish hamda shaxsiy
va jamiyat axlogini yuksaltirish vositasi
sifatida  izohlanadi.  Shuningdek, muallif
jamiyat va oila hayotida axlogiy tamoyillarni
saglash zarurligini alohida ta’kidlaydi.

IMPUHOMUIIBI TAPMOHUU MEXKAY COUAJIBHO-®UJITOCOPCKUMU
B3I'JIA1JAMU U HPABCTBEHHBIMHU YYEHUAMMUA B ITPOU3BEJEHUU “TAHBUP
YJIb-AXJIOK ®Y MAKAPUM Y.1b-AXJISIK”

Xycan Cysonkynos

Joyenm xageopwr « Coyuanvuvie HayKuy
T'yvaucmanckuti 2ocyoapcmeeHnblil yHugepcumem
On. nouma: xusansuvankulov@gmail.com
Tynucman, Y3bexucman

O CTATBHE
KioueBbie cJI0Ba: AbnypaxMaH AHHOTanus: B crathe paccmaTpuBaroTCs
Tamkanauii, KopaH, »THueckoe ydeHHE, COUHATBHO-PHIOCOPCKHE B3IUIS/IbI u
nbajar, couuaibHas ClpaBeINBOCTb. sTHYeckue yueHus AOnypaxmana Tamkanani

B Tpyne «TaHBUp ynb-axjaak (U MaKOPUM YIIb-
axyiak». ABTop 1mokaspiBaeT KopaH kak
TJIaBHBIN HMCTOYHHK HPaBCTBEHHOT'O
BOCIIUTAHUSI YEJIOBEKA. TaKue perruruo3HbIe
MPaKTUKH, KaK Hama3s, TOCT, 3aKAT M Xa/IK,
MPEACTABICHBl KAaK CpPEJICTBA BOCIHUTAHUS
TTyTIIH, YTBEPKICHUS COIMATbHOM
CIIPaBEUIMBOCTH M YKPEIUICHUS JIMYHOM U
obmectBeHHoi Mopanu. Ocoboe BHUMaHHE
yaensiercss ~ HeoOXOTUMOCTH  COOJIOACHUs
ATUYECKUX HOPM B CEMEUHON U OOIIECTBEHHOM
JKU3HU.

Kirish. Sharq falsafiy merosi va axlogiy garashlari insoniyat ma’naviyati rivojida alohida
o‘rin egallaydi. Islomiy axloqiy ta’limotlar, xususan Qur’oni Karim va hadislar asosida
shakllangan nazariyalar, nafagat shaxsiy kamolot, balki jamiyat hayotini tartibga solishda ham
muhim omil bo‘lib kelgan. Bu jarayonda musulmon Shargida yetishib chiggan mutafakkirlar,
allomalar ham o°‘z asarlari bilan ulkan hissa qo‘shganlar. Shunday manbalardan biri
Abdurahmon Toshkandiyning “Tanvir ul-ahdoq fi makorim ul-axloq” asaridir. Mazkur asar
Qur’on oyatlari va hadislar asosida axloqiy tarbiya masalalarini keng yoritib, ibodatning turli
shakllarini shaxsiy va ijtimoiy hayot bilan bog‘liq holda talqin etadi. Aynigsa, namoz, ro‘za,
zakot va haj kabi diniy amallar insonning ichki dunyosini poklash, jamiyatda adolat va
hamjihatlikni garor toptirishning muhim vositasi sifatida talgin gilinadi. Asarda shaxsiy axlogiy

tarbiya bilan bir qatorda oilaviy va ijtimoiy munosabatlarda axloqiy me’yorlarga amal qilish

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 175



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:xusansuvankulov@gmail.com

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

zarurligiga ham alohida ¢’tibor garatilgan. Shu bois, ushbu tadqiqotda Abdurahmon Toshkandiy
merosining ijtimoiy-falsafiy va axlogiy garashlari ilmiy tahlil gilinadi.

Adabiyotlar tahlili va metodlar. Sharq mutafakkirlarining axloqiy-falsafiy merosini
o‘rganishda Qur’oni Karim va hadislar asosiy manba sifatida xizmat qilgani ma’lum. Ushbu
jarayonda Forobiy, Ibn Sino, Nosir Xisrav, al-G*‘azzoliy, Yusuf Xos Hojib kabi allomalar inson
kamoloti, axlogiy fazilatlar va ijtimoiy adolat masalalarini chuqur tahlil gilganlar. O‘zbek
mumtoz adabiyoti va falsafiy tafakkurida esa Ahmad Yassaviy, Bahouddin Nagshband, Alisher
Navoiy kabi mutafakkirlarning asarlarida axloqiy tarbiya, ma’naviy poklanish va ibodatning
mohiyati keng yoritilgan. Shuningdek, mustaqillik yillarida sharq falsafasi va islom axlogiga oid
gator ilmiy tadgigotlar amalga oshirilib, Abdurahmon Toshkandiy merosining o‘rni va ahamiyati
hagida ham ilmiy ishlar chop etilgan.

Tadqgigot metodlari sifatida tarixiy-tagqoslash, tahlil va sintez, mantiqiy umumlashtirish
hamda matnshunoslik yondashuvlaridan foydalanildi. Asardagi Qur’on oyatlari va hadislarning
sharhi orqali axloqiy ta’limotlarning nazariy asoslari ochib berildi. Shuningdek, ibodatlarning
toifalarga bo‘linishi, ularning shaxsiy va ijtimoiy hayotdagi ahamiyati falsafiy tahlil gilindi.
Muallif qarashlarini boshqa mutafakkirlarning g‘oyalari bilan giyoslash asosida uning yangicha
yondashuvlari aniqlanib, mazkur merosning bugungi kun ma’naviy hayotidagi ahamiyati asoslab
berildi.

Natijalar va muhokama. Abdurahmon Toshkandiyning asarida Qur’oni Karim inson
axlogini tarbiyalashdagi eng muhim manba sifatida taqdim etiladi. Muallif Qur’onni “Jome’ ul-
axloq” (Axlogning keng gamrovli to‘plami) deb ta’riflaydi. Bu ta’rif Qur’onning axloqiy
ko‘rsatmalari naqadar keng va chuqur ekanligini ko‘rsatadi. Jumladan, Isro surasining 9-10-
oyatlari Keltiriladi: “Albatta, bu Qur’on eng to‘g‘ri yo‘lga hidoyat etadi va yaxshi amallar
qiluvchi mo‘minlarga katta mukofot — jannat bilan xushxabar beradi. Oxiratga ishonmaydiganlar
uchun esa alamli azob tayyorlab qo‘yilgan”. Bu oyatlar Qur’onning insonni to‘g‘ri yo‘lga
boshlovchi, axloqiy kamolotga yetaklovchi ilohiy dastur ekanligini ta’kidlaydi. U nafaqat
dunyoviy hayotda to‘g‘ri yo‘Ini ko‘rsatadi, balki oxiratdagi mukofot va jazolar hagida ham xabar
berib, insonni mas’uliyatli hayot kechirishga undaydi.

Asarda Qur’onning axloqiy majmua ekanligi o‘n bir buyruq va o‘n to‘rt qaytariq orqali
namoyon bo‘lishi aytiladi[1]. Bu tizimli yondashuv Qur’onning shunchaki umumiy axloqiy
prinsiplar to‘plami emas, balki aniq, amalga oshirilishi mumkin bo‘lgan, ilohiy buyurilgan
axlogiy tizim ekanligini anglatadi. Bu holat axlogiy mukammallikka erishish uchun aniq va
belgilangan yo‘rignomalar mavjudligini ko‘rsatadi, bu esa to‘liq va ilohiy asoslangan axloqiy

kodeks g‘oyasini mustahkamlaydi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 176



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Shuningdek, Niso surasining 36-oyatida Allohga shirk keltirmasdan ibodat gilish bilan
birga, ota-ona, qarindoshlar, yetimlar, kambag‘allar, qo‘shnilar, hamsuhbatlar, musofirlar va
xizmatkorlarga yaxshilik gilish buyuriladi. Bu oyat, Islom axlogining keng gamrovli ekanligini,
shaxsiy ibodatdan tashqari, ijtimoiy munosabatlarga ham katta e’tibor garatishini ko‘rsatadi.
Qur’on, kibrli va faxrlanuvchi kishilarni Allohning yomon ko‘rishini ham ta’kidlaydi, bu esa
kamtarlik va tavozelik kabi fazilatlarning ahamiyatini oshiradi.

Qur’onning axloqiy ko‘rsatmalari fagatgina buyruq va gaytariglardan iborat emas, balki
insonning ichki dunyosini, uning niyatlarini va hissiyotlarini ham tartibga solishga garatilgan.
Masalan, Isro surasining 1ll-oyatida insonning shoshgaloqligi, ba’zan g‘azablangan vaqtda
o‘ziga, farzandiga yoki moliga nisbatan yomon duo gilishi mumkinligi hagida ogohlantiriladi.
Bu, insonning o°z hissiyotlarini nazorat qilish va salbiy oqibatlarga olib kelishi mumkin bo‘lgan
xatti-harakatlardan tiyilish zarurligini ko‘rsatadi. Payg‘ambar (s.a.v.)ning “O‘zlaringizga, mol-u
mulkingizga va farzandlaringizga bad duo qilmanglar!” degan hadisi ham bu axloqiy tamoyilni
mustahkamlaydi.

Qur’on, moliyaviy munosabatlarda ham adolat va mo‘tadillikni talab qiladi. Isro surasining
26-oyatida garindoshlarga, miskinlarga va yo‘l o‘tuvchilarga ularning haqqini berish va isrof
gilmaslik buyuriladi[2]. Isrof qiluvchilarning “shaytonlarning birodarlari” ekanligi va
shaytonning Parvardigoriga noshukrlik gilgani ta’kidlanadi. Bu, mol-mulkning Allohning katta
ne’mati ekanligini va uni befoyda sarflash noshukrlik ekanligini ko‘rsatadi. Shuningdek, Isro
surasining 29-oyatida “Qo‘lingni bo‘yningga bog‘lab olma va butunlay ochib yuborma, aks
holda malomatga qolasan va pushaymon bo‘lasan” deya saxiylik va tejamkorlik o‘rtasida
mo‘tadillikni saqlashga chaqiriladi. Bu oyatlar, moliyaviy axlogning shaxsiy va ijtimoiy
farovonlik uchun muhimligini ko‘rsatadi.

Qur’onning axloqiy ko‘rsatmalari insonning hayotiy tanlovlarida ham namoyon bo‘ladi.
Masalan, Isro surasining 31-oyatida “Farzandlaringizni kambag‘allikdan qo‘rqib o‘ldirmang. Biz
ularni ham, sizlarni ham rizq bilan ta’minlaymiz. Ularni o‘ldirish katta gunohdir” deya avlodni
asrash va inson naslini davom ettirishning muhimligi ta’kidlanadi. Bu, inson hayotining
mugaddasligini va Allohning rizq beruvchi ekanligiga bo‘lgan ishonchni mustahkamlaydi.
Shuningdek, Isro surasining 32-oyatida “Zinoga yaqin bormanglar! Albatta, u fohishalik va
yomon yo‘ldir” deya zino va axlogsizlikdan gattiq gaytariladi. Bu, oila va jamiyatning
bargarorligi uchun poklik va iffatning ahamiyatini ko‘rsatadi.

Qur’on, savdo va o‘lchovdagi adolatga ham chagqiradi. Isro surasining 35-oyatida
“O‘lchaganda adolat bilan o‘lchang, to‘g‘ri tarozi bilan torting. Bu siz uchun yaxshiroq va

oqibati yaxshi bo‘ladi” deyiladi. Bu, igtisodiy munosabatlarda halollik va shaffoflikning axlogiy

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 177



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

majburiyat ekanligini ta’kidlaydi. Shuningdek, Isro surasining 36-oyatida “Bilmaydigan narsang
ortidan ergashmagin. Albatta, quloq, ko‘z va qalb — ularning har biri haqida so‘raladi” deya
bilimsizlik va taxminlarga asoslanib gapirishdan gaytariladi. Bu, ilmga, hagigatga intilishga va
mas’uliyatli so‘zlashga undaydi.

Nihoyat, Isro surasining 37-oyatida “Yer yuzida kibr bilan yurmagin! Sen yer yuzini yira
olmaysan va tog‘lar kabi baland bo‘lolmaysan” deya kibr va takabburlikdan qaytariladi. Bu,
insonning o‘z o‘rnini bilishi, kamtar bo‘lishi va Allohning qudratini tan olishi zarurligini
ko‘rsatadi. Ushbu oyatlar majmuasi Qur’onning “Jome’ ul-axloq” ekanligini, ya’ni insonning har
bir harakati, so‘zi va niyatini tartibga soluvchi keng qamrovli axloqiy kodeks ekanligini
tasdiglaydi.

Abdurahmon Toshkandiyning asarida insonning yaratilish maqgsadi Allohga shirk
qo‘shmasdan ibodat qilish ekanligi ta’kidlanadi. Bu Baqara surasining 83-oyati bilan
mustahkamlanadi: “Biz Bani Isroildan shunday ahd oldik: Allohdan boshqga hech kimga ibodat
gilmanglar”[3]. Ibodatning shunchaki ritual emas, balki inson hayotining barcha jabhalarini
gamrab oluvchi keng tushuncha ekanligi ko‘rsatiladi. Ibodat to‘rtta asosiy turga bo‘linadi,
ularning har biri insonning ma’naviy va axloqiy rivojlanishiga o‘ziga xos hissa qo‘shadi:

1. Jismoniy ibodat: Bu turdagi ibodat Baytullohni tavof gilish, ruku, sajda va boshga
harakatlarni o‘z ichiga oladi. Jismoniy ibodatlar, insonning Allohga bo‘ysunishini tashqi
harakatlar orqali ifodalashga qaratilgan. Ular inson tanasini ma’naviy intizomga o‘rgatadi,
kamtarlik va itoatkorlikni shakllantiradi. Namozdagi ruku va sajda, insonning o‘zini Alloh oldida
ojiz va zaif his qilishiga, Uning ulug‘ligini tan olishiga yordam beradi. Tavof esa, Allohning
yagonaligini va butun borligning Uning atrofida aylanishini ramziy ma’noda ifodalaydi.

2. Moliyaviy ibodat: Bu zakot berish, yetim-yesir va fagirlarga sadaga gilish,
maktab, masjid, madrasalar qurish va shunga o‘xshash ishlarga mol sarflashni o‘z ichiga oladi.
Moliyaviy ibodat, insonning mol-mulkiga bo‘lgan bog‘ligligini kamaytirishga, saxovat va ehson
fazilatlarini rivojlantirishga xizmat qiladi. Zakot, jamiyatda ijtimoiy adolatni ta’minlash, boylar
va kambag‘allar o‘rtasidagi tafovutni kamaytirish, o‘zaro yordam va hamjihatlikni
mustahkamlash vositasidir. Sadaqa esa, insonning qalbini poklaydi, unga Alloh yo‘lida
sarflashning lazzatini his ettiradi va oxiratda mukofotga erishishga sabab bo‘ladi.

3. Til bilan ibodat: Bu Allohni zikr qilish, Qur’on o‘qish, yaxshilikka chaqirish va
yomonlikdan qaytarishni o‘z ichiga oladi. Til bilan ibodat, insonning nutqini poklashga, uni
foydali va xayrli ishlarga yo‘naltirishga qaratilgan. Allohni zikr qilish, insonning qalbini
xotirjam qiladi va unga Alloh bilan doimiy aloqada bo‘lish imkonini beradi. Qur’on o‘qish,

insonning ilm va ma’rifatini oshiradi, unga ilohiy hidoyatni yetkazadi. Yaxshilikka chagirish va

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 178



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

yomonlikdan qaytarish esa, jamiyatda axloqiy me’yorlarni saqlash, odamlarni to‘g‘ri yo‘lga
boshlash va fasoddan himoya gilish uchun muhim ijtimoiy vazifadir.

4. Qalb bilan ibodat: Bu Allohni yagona Xolig, Rizq beruvchi, Eshituvchi va
Biluvchi sifatida tanib, dunyoviy va oxiratdagi barcha ehtiyojlar uchun fagat Allohga suyanish
va to‘liq imon keltirishni anglatadi. Qalb bilan ibodat, ibodatning eng yuksak darajasi bo‘lib,
insonning ichki dunyosini, uning ¢’tiqodini va Allohga bo‘lgan bog‘ligligini aks ettiradi. Bu,
insonning har bir harakatida Allohning roziligini izlashiga, Uning qudratiga va hikmatiga to‘liq
ishonishiga olib keladi. Qalb bilan ibodat, insonni riyo va kibrdan xalos etib, unga samimiyat va
ixlos fazilatlarini singdiradi.

Ibodatning bu to‘rt xil tasnifi Allohga bo‘lgan sadoqgatning shunchaki marosimiy emas,
balki inson mavjudligining barcha girralarini gamrab oluvchi yaxlit tushunchasini ochib beradi.
Bu tushuncha, hagiqiy ibodat inson hayotining barcha jihatlarini gamrab oluvchi, ichki e’tiqod
(qalb bilan ibodat) tashqi amallarga asos bo‘ladigan, yaxlit axlogiy amaliyot ekanligini anglatadi.
Bu, insonning dunyoviy va oxiratdagi saodatiga erishish uchun zarur bo‘lgan ma’naviy yo‘Ini
belgilaydi.

Abdurahmon Toshkandiy Islomning asosiy diniy amallarini axlogiy rivojlanish va
ma’naviy poklanish vositalari sifatida tushuntiradi. Bu amallar, insonning o°‘z nafsini tarbiyalash,
fazilatlarni shakllantirish va Allohga yaginlashish uchun muhim vositalardir.

Namoz Odobi. Namoz, asarda ta’kidlanishicha, shunchaki jismoniy harakatlar majmuasi
emas, balki chuqur ma’naviy va axlogiy tarbiya vositasidir.1 Namozda quyidagilarga rioya gilish
lozim:

1. Qalbni butunlay hozir gilish: Namoz o‘qiyotganda insonning qalbi Allohga to‘liq
yuzlanishi, dunyoviy tashvishlardan xalos bo‘lishi kerak. Bu, namozning asosiy magsadi bo‘lib,
insonni Alloh bilan bevosita bog‘laydi va uning ichki xotirjamligini ta’minlaydi.

2. Zikr va tasbehlarning ma’nosini anglab o‘qish: Namozdagi har bir zikr va
tasbehning ma’nosini tushunish, ularni ongli ravishda takrorlash namozning samaradorligini
oshiradi. Bu, insonning Allohning ulug‘ligini, Uning sifatlarini chuqurroq anglashiga yordam
beradi.

3. Xudoni ulug‘lab, ta’zim bilan ibodat gilish: Namozda Allohga nisbatan chuqur
hurmat va ehtiromni his qilish, Uning oldida o‘zini ojiz bilish zarur. Bu, insonning kibr va
g‘ururdan xalos bo‘lishiga, tavozelik fazilatini rivojlantirishiga yordam beradi.

4. Haybat va Xudodan qo‘rquvni his qilish: Allohning azamatini va qudratini his
gilish, Uning jazosidan qo‘rqish namozni yanada samimiy qiladi. Bu qo‘rquv, insonni

gunohlardan tiyilishga va yaxshilikka intilishga undaydi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 179



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

5. Umid bilan ibodat qilish: Allohning mag‘firatidan umidvor bo‘lish, Uning rahmati
keng ekanligiga ishonish namozni yanada ma’noli qiladi. Bu umid, insonni umidsizlikdan
saqlaydi va unga ma’naviy kuch beradi.

6. Kamtar bo‘lish va o‘zini Alloh huzurida ojiz bilish: Namozda inson o‘zining
Alloh oldida hech kim ekanligini, Uning yordamiga muhtoj ekanligini anglab yetishi kerak. Bu,
insonning nafsini tarbiyalashda, uning kibrini sindirishda muhim rol o‘ynaydi.

Namozning bu batafsil odobi fagatgina marosimiy bajarishdan tashqgariga chigib, ichki
holatlar va ongli ishtirokni ta’kidlaydi. Bu shuni anglatadiki, namoz kamtarlik, diqqat-e’tibor va
umid kabi ichki fazilatlarni rivojlantirish uchun intizom sifatida garaladi, bu esa shaxsiy axloqgiy
xarakterning shakllanishiga bevosita hissa qo‘shadi. Namoz, insonni yomonliklardan
gaytaruvchi, uning galbini poklovchi va uni Allohga yaginlashtiruvchi eng muhim ibodatdir.

Zakot Odobi. Zakot, moliyaviy ibodat turi sifatida, ham individual, ham ijtimoiy
farovonlikka hissa qo‘shadi. Zakot shartlarini figh qoidalariga binoan to‘g‘ri bajarish zarur.1
Zakot beruvchi ham, oluvchi ham manfaat ko‘radi:

Zakot beruvchi uchun: Mol insonning joniga yaqin bo‘lganligi sababli, molni ehson gilish
dunyo sevgisining kamayishiga sabab bo‘ladi va oxirat saodatiga yetaklaydi.l Bu, insonning
mol-mulkka bo‘lgan hirsini jilovlashga, uning qalbini saxovat va ehson bilan to‘ldirishga yordam
beradi. Zakot berish, insonning Allohga bo‘lgan ishonchini mustahkamlaydi va uning rizgini
barakali giladi.

Zakot oluvchi uchun: Zakot oluvchi esa mol orqgali ehtiyojlarini gondiradi, jamiyatda
o‘zaro muhabbat va fitnalar oldi olinadi. Bu, jamiyatda ijtimoiy adolatni ta’minlash,
kambag‘allikni kamaytirish va odamlar o‘rtasida hamjihatlikni mustahkamlashga xizmat giladi.
Zakot, shunchaki moliyaviy majburiyat emas, balki jamiyatdagi uyg‘unlik va ma’naviy
poklanish mexanizmi sifatida tagdim etilishi uning chuqur axlogiy va ijtimoiy-igtisodiy
ahamiyatini ko‘rsatadi. Uning “dunyo sevgisi’ni kamaytirish va “fitnalar’ning oldini olishga
garatilganligi boylikning insonni buzish va jamiyatni beqarorlashtirish salohiyatini chuqur
anglashdan dalolat beradi.

Ro‘za Odobi. Ro‘za musulmonlikning muhim qismi sifatida tasvirlanadi. Payg‘ambar
Muhammad (s.a.v.)ning “Ro‘za sabrning yarmidir” va “Sabr esa iymonning yarmidir” degan
hadislari keltiriladi, bu esa ro‘zaning iymonning to‘rtdan bir qismi ekanligini anglatadi.
Ro‘zaning ulug‘ligi shundaki, Alloh taolo: “Ro‘za fagat Men uchun, va mukofotini ham Men

beraman”, degan. Bu ro‘zaning ikki jihatdan afzalligini ko‘rsatadi:

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 180



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

1. Ro‘zadorning holatini fagat Alloh biladi: Ro‘za, insonning Alloh bilan bo‘lgan
maxfiy alogasini ifodalaydi. Bu, insonning riyo va ko‘z-ko‘z gilishdan xalos bo‘lishiga, ixlos va
samimiyat fazilatlarini rivojlantirishiga yordam beradi.

2. Ro‘za ochlik, shahvat va g‘azabni jilovlaydi: Ro‘za, insonning nafsini
tarbiyalashda, uning jismoniy va hissiy istaklarini nazorat qilishda muhim rol o‘ynaydi. Bu,
shaytonning inson ustidan hukmronligini kamaytiradi. Shu sababli ro‘za insonni shaytonning
ofatlaridan asraydigan qalqon bo‘ladi. Ro‘za nafsning shahvat va g‘azab quvvatlarini bevosita
jilovlashga yordam beradi, bu esa avvalroq muhokama qilingan e’tidol holatiga erishish uchun
amaliy vosita bo‘lib xizmat qiladi. Ro‘za, insonning irodasini mustahkamlaydi, unga sabr-togat
va chidamlilikni o‘rgatadi.

Haj Odobi. Haj ziyorati insonni oxirat hayotiga tayyorlaydigan sayohat sifatida bayon
etiladi. Inson safarga chigganida lazzat va farog‘atdan voz kechib, safarning mashaqqatini
tanlaydi. Bu esa uning hayotdan ketishida osonlik va yengillik sababiga aylanadi. Alloh
taoloning huzuriga yetganda esa bunday inson ikki karra izzat bilan aziz gilinadi. Hajning
mashaqgqatlarini ixtiyoriy ravishda qgabul gilish, dunyoviy qulayliklardan voz kechish orgali
oxiratga tayyorlik holatini shakllantirishga yordam beradi. Bu esa dunyoviy narsalarga
bog‘liglikni kamaytirishga va chuqurroq axloqiy majburiyatni rivojlantirishga olib keladi. Haj,
insonning gunohlaridan poklanishiga, Allohga yaginlashishiga va musulmonlar o‘rtasidagi
birodarlikni mustahkamlashiga xizmat giladi.

Xulosa. Abdurahmon Toshkandiyning “Tanvir ul-ahdoq fi makorim ul-axloq” asari
islomiy axloqiy merosning muhim manbalaridan biri bo‘lib, unda shaxsiy va ijtimoiy hayotda
amal gilinishi zarur bo‘lgan tamoyillar keng yoritilgan. Asarda Qur’oni Karim inson axloqining
asosiy manbai sifatida talgin etilib, undagi buyrug va gaytariglar keng gamrovli axlogiy dastur
sifatida ko‘rsatilgan. Namoz, ro‘za, zakot va haj kabi diniy amallar insonning ma’naviy
poklanishi, nafsni tarbiyalash, jamiyatda adolat va hamjihatlikni garor toptirish vositasi sifatida
izohlangan. Muallif, ibodatlarni fagat marosimiy amallar sifatida emas, balki insonning ichki
dunyosini yuksaltirish, uning shaxsiy fazilatlarini shakllantirish va ijtimoiy hayotda bargarorlikni
ta’minlash vositasi sifatida taqdim etadi. Shuningdek, asarda oilaviy munosabatlar, ijtimoiy
adolat, halollik, saxovat, sabr va kamtarlik kabi fazilatlarning inson hayotidagi o‘rni chuqur tahlil
gilingan. Tadqiqot natijalari shuni ko‘rsatadiki, Abdurahmon Toshkandiy qarashlari nafaqat
tarixiy va diniy meros sifatida, balki bugungi ma’naviy-ma’rifiy jarayonlar uchun ham
dolzarbdir. Zero, uning ta’limotlari jamiyatni ma’naviy jihatdan yuksaltirish, insonlarni
ezgulikka da’vat etish va axloqiy barkamollikka yetaklashda muhim nazariy asos bo‘lib xizmat
giladi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 181



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. VAV PASED | ade digilad ) a2 | (BDIAY) alSa- B 3I0AY) gl sAISEL plw Glea dlae
(Abdurahmon Sayyoh Toshkandiy-Tanvir ul-axdog fi makorim al-axloq. G‘ulom Hasan
Orufjonov matbaasi. Toshkent, 1913) — B. 27.

2. VOIFUSED | e Gigilad )l Gua A BYIAY) a e B GIAAY) el cISEL rlw Gles jllas
(Abdurahmon Sayyoh Toshkandiy-Tanvir ul-axdog fi makorim al-axloq. G‘ulom Hasan
Orufjonov matbaasi. Toshkent, 1913) — B. 33.

3. Tlecuu [Manamsl. U3a. unoctp. imut., M., 1963, -C. 38. (b.KocumoB Tap:xumach).

4. A.3.Bamunuit TyroH. byrynru Typk 31u TypKHCTOH Ba SIKMH Tapuxu, 1-Kwiin, 2-Hampu,
Hcranbym, 1981, -b. 586.

5. JomumoB Y. ABnonuii — Mmeronuct onum// Munnuit yironunt. —T.: YHuBepcuter, 1993.
-b. 24.

6. Pammpmosa JI. XKammmmap Mepocuna Mycuka. JKagumauuimk, HCIOXAT, SHTHIAHMII,
MYCTaKWIIMK Ba TapaKKUET yuyH Kypamw. Jlaspuii Tymuiam Nel.T.: YHusepcurer, 1999. — b. 81.

7.  “Komcomonnckas npaaa”, 1991, 4 utons.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 182



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

