DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-11-12 Pages: 98-106

Oriental Journal of Social Sciences

ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES S

L
’ % BOCTOYHBIH
' 2 eog:n!:"m
$ HAVE
SUPPORT . ; ORIENTAL
SCIENCE journal homepage:

https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

CRAFTSMANSHIP TRADITIONS OF NAMANGAN REGION - IN THE
SYSTEM OF INTANGIBLE CULTURAL HERITAGE

Otabek Solijonov

PhD candidate at the Institute of Cultural Studies and Intangible Cultural Heritage
solijonovotabek97 @gmail.com

Tashkent, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE

Key words: intangible cultural Abstract: The article analyzes the
heritage, traditions, customs, handicrafts, intangible cultural heritage of Namangan
Namangan, ethnography. region, its historical roots, and stages of

development. It focuses on the revival of
Received: 0111.25 traditional crafts, customs, and oral folk art that
Accepted: 02.11.25 have been preserved and transformed through
Published: 03.11.25 centuries. The research is based on historical

sources and ethnographic observations.

NAMANGAN VILOYATINING HUNARMANDCHILIK AN’ANALARI - NOMODDIY
MADANIY MEROS TIZIMIDA

Otabek Solijonov
Madaniyatshunoslik va nomoddiy
madaniy meros ilmiy tadgigot
instituti tayanch doktoranti
solijonovotabek97@gmail.com
Toshkent, O zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit so’zlar: nomoddiy madaniy meros, Annatatsiya: Ushbu magolada Namangan
xalq an’analari, urf-odat, hunarmandchilik, viloyatining nomoddiy madaniy merosi, uning
Namangan, etnografiya. tarixiy ildizlari va rivojlanish bosqichlari tahlil

etiladi. Hududda asrlar davomida shakllangan
xalq og‘zaki ijodi, urf-odatlar, an’analar hamda
hunarmandchilik  madaniyatining  bugungi
kunda qayta tiklanishi va rivojlanish
yo‘nalishlari  ilmiy  jihatdan  yoritiladi.
Magolada tarixiy = manbalar, etnografik
kuzatishlar va zamonaviy ilmiy adabiyotlarga
tayanilgan.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 98



https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-11-12
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:solijonovotabek97@gmail.com
mailto:solijonovotabek97@gmail.com
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

TPAIUIIAU PEMECEJI HAMAHTAHCKOM OBJIACTH - B CUCTEME
HEMATEPHUAJIBHOI'O KYJIBTYPHOI'O HACJIEJAUA

Omabek Conuixconos

Acnupanm Hucmumyma Kyniemyposiocuu U HeMamepuaibHo20 KYJIbmypHO20 HACAeOUs.
solijonovotabek97 @gmail.com

Tawkenm, Yzbexucman

O CTATDBE
KiroueBblie cj10Ba: HeMaTepUHalbHOE AnHoTanusa: B cratee paccmarpuBaercs
KyJIbTypHOE Haclenue, TpaJului, OOblYau, HCTOPHS U pPa3BUTHE  HEMATEpUAILHOTO
pemecna, Hamanras. KYJIbTYPHOI'O Hacleus Hamanranckoii
o0nacTH. AHanu3upyorcs HapoJHbIE
Tpaauuuu, oO0bYaW, pemécia ©  yCTHOE
TBOPYECTBO, COXpPaHMBILHECS u

Pa3BUBAIOIIMCCA HA NPOTAKCHHNU BCKOB.

Kirish. Nomoddiy madaniy meros har bir xalgning ma’naviy boyligini ifodalovchi bebaho
gadriyatlar tizimidir. U millatning tarixiy xotirasi, urf-odatlari, marosimlari, xalq og‘zaki ijodi va
an’anaviy bilimlarini o‘zida mujassam etadi. Shu jihatdan, O‘zbekiston Respublikasida
nomoddiy madaniy merosni asrash davlat siyosatining muhim yo‘nalishlaridan biridir[1].
Fikrimizcha, nomoddiy madaniy meros xalgning ruhiyati, ijtimoiy harakterini aks ettiruvchi eng
muhim vogelikdir. U millatning o°zligini saqlash, madaniy uzviylikni ta’minlash hamda yosh
avlodda milliy g‘urur va vatanparvarlik tuyg‘ularini shakllantirishda beqiyos ahamiyat kasb
etadi. Shu sababli, uni asrash, ilmiy o‘rganish va zamonaviy shaklda targ‘ib qilish davlat siyosati
ustuvor yo‘nalishlardan biridir.

Namangan viloyati, ayniqsa, xalq hunarmandchiligi, to‘qimachilik, kulolchilik,
baxshichilik, marosim qo‘shiglari, milliy rags va og‘zaki ijod namunalariga boy hudud
hisoblanadi. Bu jihatdan, viloyatning nomoddiy madaniy merosi nafagat mintagaviy, balki
umummilliy madaniy taraqqiyotga katta hissa qo‘shgan.

Nomoddiy madaniy meros — bu xalgning asrlar davomida shakllanib, avloddan-avlodga
og‘zaki, amaliy yoki marosimiy shakllarda o‘tib kelayotgan ma’naviy boyliklar, qadriyatlar va
an’analar majmuasidir. U millatning tarixiy xotirasi, dunyoqarashi, hayot tarzi, diniy e’tiqodlari,
urf-odatlari, marosimlari, xalq og‘zaki ijodi, xalq musiqasi, raqgslari, milliy liboslari,
hunarmandchiligi, milliy taomlari va xalq tibbiyoti kabi turli ko‘rinishlarni o‘z ichiga oladi.
Nomoddiy madaniy meros moddiy yodgorliklardan fargli ravishda, asosan insonlar xotirasida,
amaliy faoliyatida va ijtimoiy hayotda yashab keladi.

UNESCO tomonidan 2003-yilda qabul qilingan “Nomoddiy madaniy merosni asrash

to‘g‘risida”’gi Konvensiyada [2] bu tushuncha “jamiyat, guruh yoki ayrim shaxslar tomonidan

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 99



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:solijonovotabek97@gmail.com

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

0‘z madaniy meroslarining bir qismi sifatida tan olingan, avloddan-avlodga o‘tib keluvchi
amaliyotlar, ifodalar, bilimlar va ko‘nikmalar majmuasi” sifatida ta’riflangan.

Nomoddiy meros xalgning o‘zligini namoyon etuvchi, ijtimoiy birdamlikni
mustahkamlovchi, insonlar orasidagi totuvlik va hamjihatlikni kuchaytiruvchi asosiy omillardan
biri. U zamonaviy globalizatsiya sharoitida milliy o‘zlikni saqlash, madaniy xilma-xillikni
go‘llab-quvvatlash va madaniyatlararo mulogotni rivojlantirishda muhim ahamiyat kasb etadi.
Shu bois, nomoddiy madaniy merosni o‘rganish, hujjatlashtirish, asrab-avaylash va yosh avlodga
yetkazish har bir jamiyatning dolzarb vazifasidir.

Adabiyotlar va tadgigotlar. Nomoddiy madaniy meros tushunchasi insoniyat tarixida uzoq
davrlardan beri mavjud bo‘lib, u xalgning ijtimoiy tajribasi, urf-odatlari, marosimlari va og‘zaki
ijodi orgali avloddan-avlodga o‘tib kelgan qadriyatlar tizimini ifodalaydi. Jahon tadqiqotchilari
bu sohani o‘rganishda nomoddiy merosning nafagat estetik, balki ijtimoiy, axlogiy va tarbiyaviy
ahamiyatini ham alohida ta’kidlab o‘tishgan. Masalan, fransuz antropologi Klaude Levi-Strauss
o‘zining “Yovvoyi tafakkur” (“La pensée sauvage”) asarida shunday yozadi: “Xalq madaniyati,
aynigsa uning og‘zaki va marosimiy shakllari, inson tafakkurining eng qadimiy qatlamlarini
o‘zida saqlaydi”’[3]. Bu fikr nomoddiy merosning insoniyat taraqqiyotidagi o‘rnini chuqur
ifodalaydi.

Shuni aytish joizki, xalq madaniyatining og‘zaki ijodi va marosimiy shakllari insoniyat
tafakkurining tarixiy ildizlarini saglab qoluvchi tirik xotira vazifasini bajaradi. Ular xalgning
dunyogarashi, qgadriyatlari va ijtimoiy tajribasini avloddan-avliodga yetkazishda beqiyos
ahamiyat kasb etadi. Shu bois, bunday merosni o‘rganish va asrab-avaylash milliy o‘zlikni
anglashning muhim omilidir.

Shuningdek, ingliz etnografi Eduard B. Taylor “Ibtidoiy madaniyat” nomli asarida
madaniyatni “inson tomonidan o‘zlashtirilgan bilim, e’tiqod, san’at, axloq, qonun va
an’analarning murakkab majmuasi” sifatida ta’riflab[4], uning tarkibida og‘zaki an’analar va
marosimlarning muhim o‘rin tutishini qayd etgan.

XX asrda bu yo‘nalish xalgshunoslik va etnologiya fanlari doirasida chuqur o‘rganila
boshlandi. Alan Dundes o‘zining “Folklor talqini” (“Interpreting Folklore”) asarida —
“Nomoddiy meros xalgning ijtimoiy hayotidagi o‘zaro muloqot, qadriyat va identifikatsiya
jarayonlarining markazida turadi”’[5] deb ta’kidlaydi. Haqiqatdan ham, nomoddiy madaniy
meros xalgning ijtimoiy hayotini bir butun tizim sifatida birlashtiruvchi, uni ma’naviy jihatdan
mustahkamlovchi omil sanaladi. U insonlar o‘rtasidagi o‘zaro muloqotni shakllantiradi, 1jtimoiy

birdamlikni kuchaytiradi hamda milliy gadriyatlar asosida jamiyatning o‘ziga xos identitetini

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 100



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

belgilaydi. Shu sababli, nomoddiy merosni asrash va targ‘ib etish ijtimoiy barqarorlikni
ta’minlashda muhim ahamiyatga ega.

UNESCOning 2003-yilda gqabul qilingan “Nomoddiy madaniy merosni asrash
to‘g‘risida”gi Konvensiyasi ushbu soha rivojida yangi bosqichni boshlab berdi. Konvensiyada
“nomoddiy madaniy meros insonlar tomonidan yaratilgan, ularning identifikatsiyasi va barqaror
rivojlanishining asosi hisoblanadi” deb e’tirof etiladi. Bugungi kunda jahon miqyosida bu
merosni o°‘rganish, hujjatlashtirish va himoya qilish global madaniy siyosatning ajralmas gismiga
aylangan.

Tadgiqot va muhokamalar. Namangan xalgining gadimiy urf-odatlari ham o°‘z davrining
tafakkur mahsuli sifatida madaniy tizimda o‘z o‘rniga ega bo‘lgan. Bu meros xalq hayotining
ma’naviy asosini tashkil etib, asrlar davomida xalgning o°‘zligini, ijtimoiy birligini va madaniy
xotirasini saqlab kelgan. Namangan hududi qadimdan Farg‘ona vodiysi madaniyatining
markazlaridan biri sifatida shakllangan. Arxeologik topilmalar, yozma manbalar hamda xalq
og‘zaki 1jodi namunalari bu yerda qadimdan boy ma’naviy hayot kechganini tasdiglaydi[6].

Nomoddiy madaniy meros tarkibiga quyidagilar kiradi:

« xalq og‘zaki ijodi (ertak, afsona, maqol, topishmoq);

+ an’anaviy hunarmandchilik turlari (to‘qimachilik, kulolchilik, zardo‘zlik, misgarlik);

* marosimlar va udumlar (to‘y, sunnat to‘yi, Navro‘z, hashar);

* xalq musiqasi va ragslari (doira, rubob, tanbur jo‘rligida ijrolar).

XIX asrda Namangan viloyati hududida “Qo‘qon xonligi” madaniy hayotida muhim o‘rin
tutgan. Aynigsa, Namanganlik wustalar o0°‘z san’at maktablarini yaratgan. Masalan,
to‘qimachilikda “chust atlas™ uslubi, kulolchilikda esa “Namangan naqshi” deb ataluvchi o‘ziga
xos bezaklar shakllangan[7]. Aynigsa, Namangan to‘qimachilari tomonidan tayyorlangan Chust
atlasi nafagat yurtimiz hududida balki butun dunyoga nashhur mato sanaladi.

Chust atlasi — Namangan viloyatining Chust tumanida qadimdan to‘qilib kelayotgan
an’anaviy ipak mato bo‘lib, u Farg‘ona vodiysi madaniy merosining muhim qismi sanaladi.
Atlas to‘qish san’ati bu hududda asrlar davomida shakllangan bo‘lib, uning nafis ranglari va
murakkab nagshlari xalgning didi, urf-odati va estetik garashlarini ifodalaydi. Tadgigotchi A.
Jo‘raev ta’kidlaganidek, “Farg‘ona vodiysi hunarmandchiligi xalgning ijtimoiy hayoti va
madaniy qadriyatlari bilan uzviy bog‘liqdir”. Bu hunarmandchilik turi xalq madaniyatining
hayotiy mohiyatini chuqur ochib beradi. Farg‘ona vodiysi hunarmandchiligi — bu fagat moddiy
ishlab chigarish emas, balki jamiyatning tarixiy tajribasi, estetik garashlari va ijtimoiy

munosabatlarining ifodasidir.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 101



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Hunarmandchilik buyumlarida aks etgan nagshlar, ranglar va shakllar xalgning turmush
tarzini, urf-odatlarini hamda e¢’tiqodini o‘zida mujassam etadi. Shu sababli, bu sohani faqat
igtisodiy faoliyat sifatida emas, balki madaniy identifikatsiyaning muhim unsuri sifatida
o‘rganish zarur. Chust atlasi asosan tabiiy ipak tolalaridan tayyorlanib, tabiiy bo‘yoqlar
yordamida ranglanadi. Har bir naqsh o‘z ma’nosiga ega bo‘lib, ayrimlari farovonlik, baxt va
sadogat timsoli sifatida talgin gilinadi. Fransuz etnografi Klod Lévi-Strauss aytganidek,
“madaniyatning ramzlari orqali inson o‘z ijtimoiy haqiqatini anglaydi”. Shu bois Chust atlasi
nafaqat bezak buyumi, balki xalqning o°zlik ifodasi sifatida ham qadrlanadi.

Bugungi kunda Chust atlasi O°zbekistonning nomoddiy madaniy merosi ro‘yxatiga
kiritilgan bo‘lib, milliy hunarmandchilik an’analarining davomiyligini saqlab turuvchi bebaho
boylik hisoblanadi.

XX asr boshlarida sanoatlashtirish jarayonlari natijasida ko‘plab hunarmandchilik turlari
ingirozga yuz tutdi. Ammo mustaqillik yillarida milliy gadriyatlarni tiklash siyosati doirasida
nomoddiy meros qayta e’tiborga olindi. 2001-yilda UNESCO tomonidan “Nomoddiy madaniy
merosni asrash to‘g‘risida”gi konvensiyaning imzolanishi bu yo‘nalishda yangi bosqichni
boshlab berdi.

Bugungi kunda Namangan viloyatida “Nomoddiy madaniy meros markazi”, “Hunarmand”
uyushmasi va madaniyat markazlari faoliyat olib bormoqda. Har yili o‘tkaziladigan “Atlas va
adras festivali”, “Milliy taomlar haftaligi”, “Xalq ijodiyoti kuni” kabi tadbirlar bu merosni
targ‘ib etishda muhim ahamiyat kasb etmoqda.

Etnologik tadqiqotlar shuni ko‘rsatadiki, Namangan aholisi orasida xalq og‘zaki ijodi, urf-
odatlar va marosimlar hozir ham faol tarzda yashab kelmoqda. Masalan, to‘y marosimlarida
“yor-yor” qo‘shiqlari, “kelin salom” an’analari, “kelin oshi” kabi qadimiy udumlar avloddan-
avlodga o‘tib kelmoqda.

Namangan viloyatining nomoddiy madaniy merosi — bu xalgning asrlar davomida
shakllangan ma’naviy tajribasi, turmush tarzi va dunyoqarashining yorqin ifodasidir. Viloyat
hududida gadimdan mavjud bo‘lgan urf-odatlar, marosimlar, xalq og‘zaki ijodi, milliy liboslar,
an’anaviy hunarmandchilik turlari (atlas, adras, kashtachilik, kulolchilik va boshqgalar) xalgning
ijtimoiy hayoti bilan chambarchas bog‘liq holda rivojlanib kelgan. Shu bois, Namangan viloyati
madaniy merosi O‘zbekiston xalqining umumiy nomoddiy boyligining ajralmas qismi
hisoblanadi.

Bugungi kunda ushbu merosni saglash, tiklash va yosh avlodga yetkazish davlat
siyosatining muhim yo‘nalishlaridan biri sifatida e’tirof etilgan. UNESCO va O‘zbekiston

Respublikasi Madaniyat vazirligi tomonidan olib borilayotgan tashabbuslar natijasida ko‘plab

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 102



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

mahalliy an’analar, jumladan, Chust atlas to‘qish san’ati, xalq qo‘shiqglari, bayram marosimlari
va xalq o‘yinlari nomoddiy madaniy meros ro‘yxatiga kiritilgan.

Namangan viloyatining hunarmandchilik an’analari xalqning ko‘p asrlik madaniy tajribasi,
estetik didi va mehnatsevarlik an’analarini ifodalovchi nomoddiy madaniy merosning ajralmas
tarkibiy qismidir. Mazkur an’analar milliy o°zlikni anglash, tarixiy xotirani tiklash hamda
hududning madaniy va iqtisodiy rivojlanishida muhim omil bo‘lib xizmat giladi. Olib borilgan
tadqgiqgot natijalari asosida quyidagi amaliy taklif va tavsiyalar ishlab chiqildi:

Birinchidan, Namangan viloyatida mavjud hunarmandchilik yo‘nalishlarini — chust
pichoqchiligi, pop kulolchilik maktabi, uchqo‘rg‘on to‘qimachiligi, kosibchilik, yog‘och
o‘ymakorligi, kashtachilik va boshqalarni — nomoddiy madaniy meros tizimi doirasida alohida
yo‘nalish sifatida hujjatlashtirish zarur. Shu maqsadda viloyat miqyosida “Nomoddiy madaniy
meros reyestri’ni yaratish, har bir hunarmandchilik turi bo‘yicha ustozlar, uslublar, ishlatiladigan
materiallar va an’anaviy texnologiyalarni ilmiy asosda ro‘yxatga olish maqsadga muvofiqdir.

Ikkinchidan, mavjud hunarmandchilik tarmoglarini ragamlashtirish va arxivlashtirish
ishlari tizimli yo‘lga qo‘yilishi lozim. Bunda xalq ustalari faoliyati, ularning asarlari va
texnologik jarayonlarini foto, video va audio shaklida hujjatlashtirish, maxsus elektron
ma’lumotlar bazasini yaratish muhim ahamiyatga ega. Bu nafaqat merosni saqlash, balki uni
keyingi avlodlarga uzatishda ham muhim omil bo‘ladi.

Uchinchidan, Namangan viloyatida hunarmandchilikni iqtisodiy jihatdan qo‘llab-
quvvatlash va uni hududiy turizm brendi sifatida rivojlantirish zarur. Shu ma’noda, viloyatdagi
hunarmandlar faoliyatini birlashtiruvchi “Hunarmandchilik klasterlari’ni tashkil etish, ishlab
chiqarish, marketing va eksport yo‘nalishlarini yagona tizimda olib borish samarali natija beradi.
Shuningdek, “Made in Namangan” brendi ostida milliy hunarmandchilik mahsulotlarini xalgaro
bozorlarda targ‘ib etish hudud igtisodiyoti uchun yangi imkoniyatlar yaratadi.

To‘rtinchidan, yosh avlodni milliy hunarmandchilik an’analariga jalb etish maqsadida o‘rta
maxsus va oliy ta’lim muassasalarida “Milliy amaliy san’at va hunarmandchilik asoslari”
fanlarini joriy etish, ustoz-shogird tizimini saqlab qolish va amaliy o‘quv kurslarini tashkil etish
tavsiya etiladi. Bunda nafaqat an’anaviy hunarlarni o‘rgatish, balki zamonaviy dizayn, marketing
va ragamli texnologiyalarni uyg‘unlashtirish ham muhim ahamiyat kasb etadi.

Beshinchidan, viloyatning turistik salohiyatini oshirishda hunarmandchilik an’analarini
faol qo‘llash lozim. Namangan shahri va tumanlarida hunarmandchilik markazlarini madaniy-
turistik marshrutlarga kiritish, ustaxonalar asosida interaktiv ko‘rgazmalar va master-klasslar
tashkil etish sayyohlar uchun katta qiziqish uyg‘otadi. Bu esa hududda madaniy turizmni

rivojlantirish va yangi ish o‘rinlari yaratish imkonini beradi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 103



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Oltinchidan, nomoddiy madaniy merosni muhofaza gilish bo‘yicha hududiy dasturlar
ishlab chiqilishi zarur. Bu dasturlar doirasida mahalliy hunarmandlar uyushmalari, nodavlat
tashkilotlar va yoshlar markazlari faoliyatini qo‘llab-quvvatlash, ularga soliq, bojxona va kredit
imtiyozlari yaratish taklif etiladi. Shuningdek, xalgaro tashkilotlar — jumladan, UNESCO bilan
hamkorlikni kuchaytirish orgali Namangan hunarmandchilik maktablarini xalgaro miqyosda
tanitish mumkin.

Yettinchidan, viloyatdagi mavjud hunarmandchilik turlarini o‘rganish va saqlash bo‘yicha
ilmiy tadgiqot ishlarini kengaytirish, mahalliy universitetlarda amaliy-etnografik markazlar
tashkil etish magsadga muvofiqdir. Bu markazlar o‘z navbatida xalq hunarmandchiligi tarixini,
texnologik jarayonlarini, estetik uslublarini o‘rganish va yosh olimlarni ushbu yo‘nalishda
tadgiqot olib borishga jalb etadi.

Yuqorida keltirilgan takliflarni amaliyotga tatbiq etish Namangan viloyatining
hunarmandchilik an’analarini yanada rivojlantirish, ularni nomoddiy madaniy meros sifatida
asrab-avaylash, yosh avlodni milliy gadriyatlar ruhida tarbiyalash hamda hududning igtisodiy va
madaniy nufuzini oshirishga xizmat qgiladi.

Namangan viloyatining hunarmandchilik an’analari o‘zbek xalqining ko‘p asrlik madaniy
merosi, mehnat madaniyati, estetik garashlari va ijtimoiy hayotining uzviy gismi sifatida
nomoddiy madaniy meros tizimida muhim o‘rin egallaydi. Ushbu an’analar xalgning tarixiy
tajribasini, milliy o‘zligining ifodasini hamda avloddan avlodga o‘tuvchi ma’naviy boyliklarini
mujassam etadi. Tadgiqot davomida Namangan viloyatida shakllangan hunarmandchilik turlari,
ularning ijtimoiy-igtisodiy ahamiyati, madaniy xususiyatlari va zamonaviy davrda tutgan o‘rni
ilmiy asosda o‘rganildi.

Tadqiqot natijalariga ko‘ra, viloyatda asosan pichoqchilik (Chust maktabi), kulolchilik
(Pop va To‘raqo‘rg‘on maktablari), kashtachilik, yog‘och o‘ymakorligi, to‘gimachilik va
kosibchilik kabi hunarmandchilik turlari keng rivojlangan. Ularning har biri nafagat igtisodiy
faoliyat turi, balki milliy madaniyatning o‘ziga xos timsoli sifatida ajralib turadi. Har bir
yo‘nalish o°ziga xos ustachilik wuslubi, bezak san’ati va amaliy qadriyatlarni o‘zida
mujassamlashtirgan.

Namangan viloyatida hunarmandchilikning rivojlanishi tarixan tabiiy sharoit, etnik tarkib,
savdo yo‘llari va xalqaro aloqalarning ta’siri ostida shakllangan. Bu jarayonlar
hunarmandchilikni fagat maishiy ehtiyoj emas, balki madaniy, estetik va ijtimoiy hodisa sifatida
e’tirof etishga asos yaratgan. Mazkur an’analar xalqning dunyoqarashi, didi, ijodkorligi hamda

mehnatsevarligini ifodalaydi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 104



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Bugungi kunda Namangan viloyatining hunarmandchilik merosi nomoddiy madaniy meros
tizimi doirasida davlat e’tiboriga olinib, uni asrash va rivojlantirish yo‘lida qator amaliy ishlar
amalga oshirilmoqda. Xususan, “Hunarmand” uyushmasi, viloyat madaniyat boshgarmasi,
muzeylar hamda xalq ustalari hamkorligida hunarmandchilik mahsulotlarini saqlash, targ‘ib etish
va yoshlar o‘rtasida ommalashtirish ishlari yo‘lga qo‘yilgan. Bu esa xalq amaliy san’atining
davomiyligini ta’minlashda muhim omil bo‘lib xizmat gilmoqda.

Tadqiqot shuni ko‘rsatadiki, Namangan viloyati hunarmandchilik an’analari nafaqat tarixiy
meros, balki bugungi kunda iqtisodiy taraqqiyot va madaniy turizmning muhim yo‘nalishiga
aylangan. Hunarmandchilik sohalarini rivojlantirish orgali yangi ish o‘rinlari yaratish, mahalliy
brendlarni shakllantirish va eksport salohiyatini oshirish imkoniyati mavjud. Shu jihatdan, xalq
ustalarining faoliyatini qo‘llab-quvvatlash, ularning ijodiy ishlanmalarini ragamlashtirish hamda
xalgaro maydonda targ‘ib etish dolzarb vazifadir.

Xulosa qilib aytganda, Namangan viloyatining hunarmandchilik an’analari o°zbek
xalqining madaniy o‘zligida beqiyos o‘rin tutadi. Ular milliy g‘urur, estetik did, mehnatsevarlik
va ijodkorlik timsoli bo‘lib, nomoddiy madaniy meros tizimi orgali saglanmoqda va yangi davr
talablari asosida yangicha mazmun kasb etmoqgda. Hunarmandchilikni rivojlantirishga garatilgan
ilmiy, tashkiliy va ta’limiy chora-tadbirlarning izchil davom ettirilishi viloyatning madaniy
nufuzini yanada oshiradi, xalq amaliy san’atining barqaror taraqqiyotini ta’minlaydi hamda
milliy merosning uzluksizligini kafolatlaydi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. 2017-yil 17-noyabrda “Nomoddiy madaniy merosni asrash chora-tadbirlari
to‘g‘risida”gi O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PQ-3391-son Qarori.

2. https://www.unesco.org/en/intangible-cultural-heritage

3 Lévi-Strauss, La Pensée Sauvage, 1962.

4. Eduard B.Taylor. Primitive culture. — London.: 1871. P.1.

5 Alan Dundes. Interpreting folklore. — Bloomington.: “Indiana university press”,
1980. — P. 211.

6. Jo‘raev, A. Farg‘ona vodiysi etnomadaniyati va tarixiy jarayonlar. Toshkent: Fan
nashriyoti. 2010.

7. Karimov, B. O‘zbekiston xalq hunarmandchiligi tarixi. Toshkent: O‘qituvchi.
1998.

8. UNESCO (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural
Heritage. Paris.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 105



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Q. O‘zbekiston Respublikasi Madaniyat vazirligi. (2022). Nomoddiy madaniy meros

markazlari faoliyati hagida hisobot. Toshkent.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 106



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

