DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-11-13 Pages: 107-113

Oriental Journal of Social Sciences

ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES S

[

”~ -
SUPPORT . o ORIENTAL
SCIENCE journal homepage:

https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF THE DEVELOPMENT OF SPIRITUAL
PERFECTION AND ENLIGHTENMENT IDEAS IN BUDDHIST TEACHING

Umida Xolova
Researcher at Bukhara State University
Bukhara, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE
Key words: human  thought, Abstract: The philosophy of the ancient
enlightenment, spiritual perfection, moral Wworld represents one of the most important

values, truth, progress, global thinking, stages in the formation and devglc_;pment of
social change, stratification. human thought and serves as the initial phase

in the emergence of enlightenment ideas. In the

Received: 0111.25 philosophy of the Ancient East, the ideas of
Accepted: 02.11.25 enlightenment were formed in close connection
Published: 03.11.25 with deep philosophical, religious, and ethical

foundations. This article explores the role of
Buddhist teachings in the development of
spiritual  perfection and enlightenment,
emphasizing the importance of understanding
the spiritual heritage of the East and providing
a philosophical analysis of the historical roots
of enlightenment ideas.

BUDDAVIYLIK TA’LIMOTIDA RUHIY KAMOLOT VA MA’RIFATPARVARLIK
G’OYALARINING RIVOJLANISH FALSAFIY ASOSLARI

Umida Xolova
BuxDU tadgiqotchisi
Buxoro, O ‘zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit  so’zlar: inson tafakkuri, Annatatsiya: Qadimgi dunyo falsafasi
ma’rifatparvarlik, ruhiy = kamolot, axloqiy inson tafakkuri shakllanish va rivojlanishida
gadriyat, hagiqgat, taraqgiyot, global muhim bosqichlaridan biri bo’lib,
tafakkur, ijtimoiy , 0’zgarish, tabaqalanish. ma’rifatparvarlik g’oyalari shakllanishida ilk

bosgich sifatida muhim ahamiyatga ega.
Qadimgi Sharq falsafasida ma’rifatparvarlik
g’oyalari chuqur falsafiy, diniy va axloqiy
asoslar bilan uyg’unlashgan holda
shakllangan. Mazkur magolada Buddaviylik
ta’limotining ruhiy kamolot va

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 107



https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-11-13
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

ma’rifatparvarlik shakllanishdagi o’rni
hamda Sharq ma’naviy merosini chuqur
anglash, ma’rifat g’oyalarining tarixiy
ildizlarini falsafiy jihatdan asoslab beriladi.

®UJTOCOPCKHUE OCHOBBI PA3BUTHSA UAEN TYXOBHOI'O
COBEPHIEHCTBOBAHHUA U TIPOCBETUTEJILCTBA B BY JJIMVICKOM YYEHUH

Ymuoa Xonosa
Hccneoosamenv byxI'V
byxapa, V36exucman
O CTATBE
KiloueBble  cjioBa:  yenoBeueckoe AnHoTanus: Ouiocodus IpeBHEr0 Mupa
MBIILICHUE, MIPOCBEIICHHE, JyXOBHOE SIBIIICTCS OJIHUM U3 BXKHEHIIUX 3TallOB B

COBEPIICHCTBOBAaHNE, MOpPAJbHBIE IIEHHOCTH, (OPMHUPOBAHUH W PA3BUTHU YEIOBEYECKOTO

UCTHHA, MPOrpecc, ro0aJbHOE MBIIUICHHE, MBIIUICHUS U CIy’)KUT HadaJlbHOW CTYTIEHBIO B

COIMaJIbHbIC, H3MEHEHHUS, CTPATH()UKAIHSL. BOSHMKHOBEHHUHM HJEH  TNpocBemeHus. B
¢mnocopun  Jlpenero  Bocroka  umumem
npocBelieHnst GOPMHUPOBAINCH B TECHOM CBSA3H
¢ MIyOOKMMH (PUIOCOPCKUMU, PEITUTHO3HBIMU
U ITUYECKUMH OCHOBaMHU. B maHHOH craThbe
paccMaTpuBaeTCs poiib OYAIUHCKOTO YUEeHUS B
CTaHOBJICHUU TYXOBHOTO COBEPIICHCTBOBAHHS
u MIPOCBETHUTENBCTBA, MO TYEPKUBACTCS
3HaUYeHHE TIyOOKOro MOHMUMAaHUS JTyXOBHOTO
Haciemusi Boctoka u maércs ¢uinocodckoe
000CHOBaHME HCTOPUYECKHX KOpHEH wujaei
MIPOCBEIICHHSL.

Kirish. Ma'rifat davri bugungi kunda ham maxsus falsafiy etos sifatida, bizning o'zimiz
(tarixan shakllangan mavjudot sifatida) va bizni o'rab turgan dunyo hagida tanqidiy savol berish
usuli sifatida dolzarbdir. Ushbu davr g‘oyalariga bo‘lgan qiziqish, birinchi navbatda, uning
asosiy faoliyat olib borgan ingliz va fransuz mutafakkirlari merosida jamlangan . Demak,
ma’rifatparvarlik g’oyalari, ma’rifat davri qarashlari muhim ahamiyat kasb etadi, shuning bilan
birga Sharq ma’rifatparvarligi va G’arb ma’rifatparvarligida ma’rifat bosqichlari, g’oyalari
hamda yo’nalishlari turlicha tahlil gilinadi. Xususan, biz Sharq va G’arb ma’rifatparvarligini
giyosiy jihatdan tahlil gilar ekanmiz, ma'rifat shakllanishining dastlabki asosiy poydevori
buddaviylik falsafiy ta’limoti bilan uzviy bog’liq ekanligini ko’ramiz.

Mavzuning dolzarbligi. Sharq falsafasida shakllangan ma’rifatparvarlik g’oyalari
fagatgina ilm bilan cheklanmagan, balki axloqgiy qadriyatlarni shakllantirish orqgali ruhiy
jihatdan  komilikka erishish  vositasi sifatida talgin qilingan. Sharq falsafasidagi
ma’rifatparvarlik an’analari bugungi global tafakkur taraqqiyotida ham o’z dolzarbligini

saglab golmoqda. Bundan tashqgari, ushbu tamoyillar sharqona tafakkur taraqgiyotida,

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 108



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

xususan, buddaviylik ta’limotida ham o’ziga xos wusulda namoyon bo’ladi. Markaziy
Osiyoda gadimiy davrlardan buyon Sharq va G’arbni bog’lovchi geosiyosiy hudud
o’laroq, turli diniy va falsafiy oqimlarning shakllanishi va rivojlanishida muhim o’rin
tutadi. Siddhartha Gautama Hindistonda chuqur ijtimoiy o°zgarishlar kechayotgan davrda
yashagan. O‘sha paytda Vedalar diniy an’anasining obro‘-e’tibori qator yangi diniy va falsafiy
garashlar tomonidan shubha ostiga olinayotgan edi. Vedalar dini taxminan ming yil avval
ko‘chmanchi jamiyat tomonidan shakllantirilgan bo‘lib, asta-sekin Shimoliy Hindistonning katta
gismida, xususan, Gang daryosi havzasida hukmronlik gila boshladi. Miloddan avvalgi V asrga
kelib, jamiyat endi ko‘chmanchi bo‘lmay qolgan, agrar xo‘jalikka asoslangan aholi
manzilgohlari eski ko‘chmanchi karvonlarni siqib chigargan va avval qishloglarga, so‘ngra
shaharchalarga, keyinchalik esa yirik shaharlar sari taraqgiy etgan edi. Shu yangi
urbanizatsiyalashgan va ijtimoiy kontekstdagi sharoitda hind jamiyatining ko‘plab qatlamlari
endilikda Vedalar dinidan qonigmay qo‘ygan edilar. Siddhartha Gautama ham Vedalar diniy
tizimini tanqid qilgan ko‘plab mutafakkirlar qatorida edi . Buddaviylikning keng targalishiga
bir gancha ijtimoiy — madaniy omillar sabab bo’lgan. Xususan:

1. Buddaviylik dinidagi egalitarizm g’oyasi — kastachilikni rad etgan holda, har
jihatdan insonlarning teng ekanliklai haqidagi g’oya. Asosan hinduviylikda mavjud bo‘lgan
kastalar tizimi jamiyatda, ijtimoiy hayotda tengsizlikni keltirib chigarargan. Aholining quyi
qatlami ham ma’lum bir erkinliklarga ega bo‘lishni xohlar edi. Asosan hinduviylikda mavjud
bo‘lgan kastalar tizimi jamiyatda, ijtimoiy hayotda tengsizlikni Kkeltirib chigarargan. Aholining
quyi gatlami ham ma’lum bir erkinliklarga ega bo‘lishni xohlar edi. Ayni shu sababdan
buddaviylik yuzaga keldi. Buddaviylida kasta-varna tizimi mavjud emas. Ular vedalarni inkor
etishlariga garamay, hinduviylikdagi bir gancha xususiyatlarni gabul gilgan. Umuman olganda,
buddaviylik erkinlik berish xususiyati bilan o‘z davrida ajralib turgan .

2. Buddaviylikning keng yoyilishida — davlat hukmdorlarining homiyligi muhim
rol o’ynadi. Xususan mil.avv. III asrda Ashoka buddaviylikni davlat mafkurasi sifatida
qo’llab quvvatladi. Bu davrda buddaviylikning Kirib kelishi mahalliy xalglar madaniyati va
diniy hayotiga katta ta’sir ko‘rsatdi. Bundan tashqari, milodiy I asrda Markaziy Osiyo hududida
hukmronlik gilgan Kushonlar davlati buddaviylikni rivojlantirishda muhim rol o‘ynadi. Aynigsa,
Kanishka (taxminan milodiy 78-123 vyillar) Kushonlar imperiyasining eng qudratli
hukmdorlaridan biri bo‘lib, uning davrida buddaviylik davlat tomonidan qo‘llab-quvvatlangan va
rivojlantirilgan. Kanishka o‘z imperiyasini Hindistonning shimoliy hududlariga, shu jumladan
Gandxara va Kashmir viloyatlariga kengaytirdi. Bu hududlarda buddaviylik allagachon mavjud

bo‘lgan bo‘lsa-da, Kanishkaning himoyasi tufayli din yanada yuksalib, keng ommaga targalgan.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 109



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Kanishka buddaviylikni kuchli qo‘llabquvvatlagan va bu dinning rivojlanishiga katta hissa
go‘shgan. U Gandxarada Buddaviylik Kengashini chaqgirgan, bu kengashda buddaviylik
ta’limotlari muhokama qilinib, tartibga keltirilgan .

3. Buddaviylikning keng yoyilishida — Buyuk Ipak yo’li hal qiluvchi ahamiyat
kasb etdi. Buyuk Ipak yo’li buddaviylikni mintaqaviy doiradan chiqarib, umumjahon diniy
— falsafiy oqim darajasiga ko’targan strategik yo’l vazifasini bajardi.

Tadgigotni amalga oshirish. Markaziy Osiyoda Buddaviylik tarixi turli hududlarning
siyosiy tarixi va keyingi davrlarda bu yerlarda hukmronlik gilgan siyosiy kuchlar — xitoylar,
tibetliklar va uyg‘urlar tarixi bilan ham chambarchas bog‘ligdir. Monumental yodgorliklar,
shuningdek Xitoy buddaviy adabiyotidagi buddaviy olimlarga oid ma’lumotlar Buddaviylikning
Markaziy Osiyoning bu gismida yuksak darajada rivojlanganidan dalolat beradi. Topilgan
qo‘lyozmalar va bitiklarda ifodalangan tillarga qisqa nazar tashlashning o‘ziyoq Markaziy
Osiyoda turli ta’sirlarning mavjudligini, shuningdek, bu hududning gabul giluvchi va targatuvchi
markaz sifatidagi ahamiyatini ko‘rsatadi . Markaziy Osiyoda buddaviylikning shakllanishi va
rivojlanishi  bosgichlari mintaganing siyosiy tarixiy jarayonlari bilan bog‘liq holda kechgan
bo‘lib, u turli davrlarda hukmronlik gilgan kuchlar — xususan Kushonlar davlati, keyinchalik
Xitoy Tang sulolasi, Tibet imperiyasi hamda Turfon va Qocho uyg‘ur xonliklarining tarkibiy
gismi hisoblangan.

Ko‘p yillik arxeologik tadqiqotlar shuni ko‘rsatdiki, Markaziy Osiyodagi buddaviy
yodgorliklarning eng katta gismi Baqtriya-Toharistonga to‘g‘ri keladi. Bu tarixiy-madaniy
mintaga hozirgi kunda O°‘zbekistonning janubiy qismi, Tojikistonning katta qismi va
Afgonistonning shimolini gamrab oladi . Arxeologik yodgorliklar  masalan, Termiz,
Dalvarzintepa, Fayoztepa, Karatepa, Bezeklik va Qocho majmualari — buddaviylikning
Markaziy Osiyodagi yuksak rivoj darajasini ko‘rsatibgina qolmay, bu mintaqaning markaz
sifatida muhim ahamiyat kasb etganini ham ko’rsatadi. Nafagqat arxeologik yodgorliklar
balki, topilgan qo’lyozmalardan shu ma’lum bo’ladiki, Markaziy Osiyodagi buddaviylik tarixi
diniy-ma’naviy hodisa bo‘lishdan tashqari, mintaganing geosiyosiy markazi, madaniy sintez
jarayonlarining asosiy bo’g’ini  sifatida alohida ahamiyat kasb etganligini ko’rsatadi.
Buddaviylik eramizdan avvalgi V asrlar atrofida Hindiston yarimoroli hududida paydo bo‘lgan.
U hozirgi Nepal hududiga to‘g‘ri keladigan Hindistonning shimoli-shargiy gismida vujudga
kelgan bo‘lib, Siddhartha Gautama — Budda, ya’ni “Ma’rifat topgan/Uyg‘ongan zot” ning
ta’limotlariga asoslanadi. Buddaviylik Hinduizm va Hindiston yarimorolidan ildiz olgan boshqa
dinlar bilan tarixiy alogaga ega . Buddaviylik o0’z xususiyatlaridan kelib chiggan holda

boshqa dinlar bilan ba’zi jihatlari o’xshash bo’lib, bu dinlarning barchasining ildizi

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 110



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Hindiston hududining tarixiy, ijtimoiy, madaniy holatidan kelib chiggan holatida shakllangan
edi.

Buddizmning o‘zida ham ma’rifat haqida turli qarashlar mavjud. Masalan, ayrim
yo‘nalishlarda ma’rifat deganda insonning o‘zini azobdan xalos qilishni chetga surishi, o‘z
yutuglarini ham qurbon gilishi orgali boshgalarga xizmat qilish tushuniladi.Ammo, aslida, o‘zi
azobdan xalos bo‘lmagan odam boshgani azobdan ozod qila olmaydi; o‘zi johillikdan
qgutulmagan odam boshgasini johillikdan qutgara olmaydi. Chunki insonning boshgalar bilan
munosabati o‘zining ichki nugsonlari, johilligi va kirdikorlari ta’sirida shakllanadi — natijada u
ham yaxshi, ham yomon bo‘lishi mumkin. Shu sababli, agar Budda qilganidek haqiqiy ma’rifat
yo‘lini tutmas ekan, dunyo doimiy ravishda yaxshilik va yomonlik o‘rtasida tebranishda davom
etadi.

Ma'’rifat (Enlightenment) — bu hagiqgatni iloji boricha eng tiniq idrok gilishdir. Shu bois u
bizning kundalik voqelik tajribamiz bilan bevosita bog‘liq; u qandaydir sirli, uzoq yoki
tushunarsiz narsa emas. Ongning ravshanligi mukammal darajaga yetganda, u bizni azobdan
xalos gilish qudratiga ega bo‘ladi. U bizni To‘rt Ulug® Haqiqat bilan mukammal uyg‘unlikdagi
idrok lahzasiga olib boradi.

1. Azobning mohiyatini to‘liq anglash,

2. Azobning kelib chigish sababini tark etish,

3. Natijada azobdan ozod bo‘lish,

4. Ozodlikka eltuvchi yo‘Ini rivojlantirish.

Budda ma’rifati (enlightenment) haqida so‘z borganda, odatda ikki omil nazarda tutiladi:

Birinchidan, Buddaning ushbu haqiqatni boshqalarga tushuntirish va ta’lim berish
qobiliyati; ikkinchidan, uning ushbu haqiqatni o‘z shaxsida bevosita idrok etishi va amalga
oshirishi. Budda ma’rifatga erishganida, u azob-uqubatdan (dukkha) butunlay ozod bo‘ldi. Shu
bilan birga, u erishilgan holatning mohiyatini ham chuqur anglab yetdi. Aynan shu sababli
Buddaga ergashuvchi shaxs bilan Budda magomiga ko‘tarilgan shaxs o‘rtasidagi tafovut haqida
so‘z yuritiladi. Odatda insonlar Buddaga ergashadilar: ular uning ta’limotiga binoan amaliyotni
o‘z zimmalariga oladilar. Budda tomonidan To‘rt Ulug® Haqiqat va Sakkizlik Ezgu Yo‘l
ta’limoti ishlab chigilgan va biz ushbu ta’limot asosida amal gilamiz. Birog amaliyotni
bajarayotgan shaxslarning o‘zlari uni tizimli ravishda sharhlash yoki boshqalarga mukammal
tarzda izohlash qobiliyatiga ega bo‘lavermaydilar .”

Buddaviylikda “Ma’rifat” tushunchasi dinning asosi, ya’ni haqiqatga erishish sifatida ,
ruhiy kamolotning cho’qqisi, borligning asl mohiyatini anglatuvchi tushuncha sifatida

qo’llangan. Ushbu tushuncha gnoseologik jihatdan, bilishning eng oliy darajasi hisoblanib,

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 111



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

mutlag hagigatni anglash va ruhning eng oliy darajasini bildiruvchi konseptual asos sifatida
talgin gilingan.

Buddaviylar Shakyamuni Budda eng oliy darajadagi uyg‘onish — to‘la ma’rifat
(sammasambodhi; S: samyaksambodhi) darajasiga erishganini tan oladilar. “Enlightenment”
(ma’rifat) atamasi bodhi so‘zidan tarjima qilingan bo‘lib, u samsara — ya’ni tug‘ilish va o‘lim
aylanishidan xalos bo‘lish (vimoksa) tajribasini o‘zgartiruvchi mukammal bilimni anglatadi.

“Budh” so‘zining ildizi “uyg‘onmoq” yoki “ochilmoq” (xuddi gulning ochilishi kabi)
degan ma’noni bildiradi. Bu — johillik uyqusidan uyg‘ongan va ongini barcha bilim obyektlarini
qamrab oladigan darajada ochgan zotdir. “Budda” atamasi qadimgi Hindistonda ko‘plab ruhiy
oqimlar tomonidan ishlatilgan bo‘lsa-da, u eng ko‘p tarixiy Shakyamuni Budda bilan bog‘lanadi.

Tahlil va xulosalar. Buddaning ma’rifatga erishishida ko‘plab omillar rol o‘ynagan.
Satipatthana Suttada bu yo‘l “ekayano maggo” deb nomlanib, u Nirvanaga eltuvchi yagona yoki
to‘g‘ri yo‘l deb tarjima qilinadi; bu esa amaliyotning asosi bo‘lgan “hushyorlik (mindfulness)”ni
anglatadi. Vetterga ko‘ra, Budda meditatsiya amaliyoti orqali To‘rt ulug® haqiqatni kashf etish
yo‘li bilan ma’rifatga erishgan . Budda so’zi, nafagat dinning asoschisi sifatida balki
ma’rifatga erishgan, borliq haqiqatlariga erishgan, ruhiy jihatdan oliy va mukammal bo’lgan
kishining timsoli hisoblangan. Shu jihatdan, Budda ma’rifat va ma’rifatni targ’ib etuvchi
timsol sifatida ham gavdalanadi.

Har bir mavjudot aslida ma’rifatga erishish (uyg‘onish) salohiyatiga ega, biroq qoplangan.
O‘zgarish yo‘li — aynan shu uchta zaharni asta-sekin o‘zgartirish, ya’ni ularni ijobiy sifatlarga
aylantirish orgali Budda-tabiyatning namoyon bo‘lishiga yo‘l ochishdir. Bu bosqichma-bosgich
o‘zgarish jarayoni Buddaviy an’anadagi hayot g‘ildiragi (bhavacakra) tasvirida ham aks
ettirilgan .

Buddaviylikning yana bir o’ziga xos jihatlaridan biri bu o’zining axlogiy va falsafiy
qadriyatlari bilan, ma’rifat tizimlari bilan keyingi har bir paydo bo’lgan dinlar rivojlanishiga
asos bo’lgan. Shu tarzda buddaviylik, fagatgina diniy tizim sifatida emas, balki inson
tafakkurini, ma’naviy kamolotini, ma’rifat poydevorini shakllanishida ham beqiyos o’rin
egallaydi.

Yevropalik ziyolilar XVIII asrning oxirlarida “Ma’rifat (enlightenment) nima?” degan
savol atrofida yuksak darajadagi, ommaviy bahs-munozaralarga kirishganlarida, bu savolga
buddaviy javoblar umuman muhokamaga olinmagan. Va shuni ishonch bilan aytish mumkinki,
bu bahslarda ishtirok etgan hech kim bu “sharqona” dinning “ma’rifat” tushunchasiga hatto eng

uzoqdan bo‘lsa ham aloqasi borligiga ishonmagan, bunga ishonishi ham mumkin emasdi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 112



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Garchi o‘sha davrda turli Yevropa imperiyalari tomonidan Osiyoga yuborilgan
savdogarlar, missionerlar va askarlar orqali Buddizm haqidagi ma’lumotlar Yevropada asta-
sekin to‘planayotgan bo‘lsa-da, ular “Buddizm” haqida bilgan narsa shundan iborat ediki — bu
zohidona, monastik dinning asosiy maqsadi nihilistik bo‘lib, uning markaziy g‘oyasi nirvana,
ya’ni Yevropa tillarida “yo‘qlik” deb talqin qilingan holat edi.

Bunga garama-qarshi tarzda, Immanuil Kantning ta’sirli talginida “ma’rifat” shaxslar va
jamoalarning o‘z hayotlaridagi muhim garorlarni ruhoniylar yoki hukmdorlarga topshirmasdan,
o‘zlari mustaqil fikr yurita olishga jur’at topgan “yetuklik” holati sifatida tushuntirilgan edi.
Shunday ekan, Yevropalik ziyolilarga ko‘ra, Buddaning ta’limotlari insoniy hayotni inkor etish
va undan o‘tib ketishga qaratilgandek ko‘ringan bo‘lsa, zamonaviylikning “ma’rifati” esa
an’anaviy dinlarga xos bo‘lgan zohidona dunyo-inkorni rad etib, bu dunyodagi insoniy hayotni
ozod va ijobiy tasdiglashga intilgan.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Buddhism: A Supplemental Resource for Grade 12 World of Religions: A
Canadian Perspective.

2. To‘lanboyeva Q. Hindistonda buddaviylik diniy-falsafiy ta’limotida borliq
masalalarini qo‘yilishi Oriental Renaissance: Innovative, educational, natural and social
sciences.

3. Elboyev F. Oc‘zbekistonda buddaviylik dinining tarixiy ildizlari. Oriental
Renaissance: Innovative, educational, natural and social sciences. B.385

4. Puri N.B. buddhism in central asia. Delhi. 1996.

5. JlutBunckuii, b. A., 3eilimans, T. M. Bynauiickuii MoHacTeipb AJpKUHa-TENa
(Tamxukuctan): Packonku. Apxurektypa. MckyccrBo / b. A. JlutBunckuii, T. U. 3elimains;
noapen. T. K. Mkpteruesa. 3-e uzj., uctp. u non. — CII6.: Hectop-Ucropus, 2010.

6. Buddhism: A Supplemental Resource for Grade 12 World of Religions: A
Canadian Perspective.

7. Ask a monk series. Yuttadhammo Bhikkhu.

8. Lamirin, Junaidi, Haudi. The Concept of Enlightenment According to the
Buddhist Wheel of Life. Budapest International Research and Critics Institute.

9. Dale.S.W. What Is Buddhist Enlightenment? Oxford University Press.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 113



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

