DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-11-32 Pages: 269-278

Oriental Journal of Social Sciences

. ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES .
SS%TE'?SE journal homepage: o

https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

BIOETHICAL ISSUES RELATED TO THE BEGINNING AND END OF HUMAN
LIFE

Feruza Sadullaevna Atamuratova

Candidate of Philosophical Sciences

Associate Professor, Department of Social Sciences
Tashkent State Medical University

Tashkent, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE
Key words: bioethics, issues, Abstract:  The  article  examines
abortion, embryo status, artificial fertilization, contemporary bioethical issues such as
surrogacy,  euthanasia, palliative  care, abortion, the “status of the embryo,” artificial
fertilization, surrogacy, euthanasia, and
palliative care. It explores the key moral-

reproductive rights.

Received: 24.11.25 ethical, legal, and cultural aspects of these
Accepted: 25.11.25 topics. The analysis reveals contradictions
Published: 26.11.25 between the value of human life, reproductive

rights, the capabilities of modern technologies,
and moral norms. The author emphasizes the
need for a comprehensive approach that
integrates universal values with cultural
context in order to provide ethically grounded
solutions to bioethical dilemmas.

INSON HAYOTINING BOSHLANISHI VA TUGASHI BILAN BOG*‘LIQ BIOAXLOQIY
MUAMMOLAR

Feruza Sadullaevna Atamuratova
Falsafa fanlari nomzodi

Ijtimoiy fanlar kafedrasi dotsenti
Toshkent davlat tibbiyot universiteti
Toshkent, O ‘zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit so‘zlar: bioaxlog, bioetika, Annotatsiya: Magolada  zamonaviy
muammolar, abort, embrion maqomi, sun’iy bioaxlogiy muammolar — abort, “embrion
urug‘lantirish, surrogat onalik, evtanaziya, maqomi”, sun’ily uruglantirish, surrogat
palliativ yordam, reproduktiv huquglar. onalik, evtanaziya va palliativ yordamning

asosiy axloqgiy, huqugiy va madaniy jihatlari
tahlil qilinadi. Inson qgadri, reproduktiv
huquglar, texnologiyalar imkoniyati va axlogiy

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 269



https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-11-32
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

cheklovlar  o‘rtasidagi  ziddiyatlar  ochib
beriladi. Muallif bioaxlogiy muammolarni hal
etishda universal qadriyatlar va madaniy
kontekstni ~ uyg‘unlashtiruvchi ~ kompleks
yondashuv zarurligini ta’kidlaydi.

BUO3TUYECKHUE ITPOBJIEMBI, CBA3AHHBIE C HAYAJIOM U OKOHYAHUEM
AKU3HU YEJIOBEKA

@Depy3za Cadynnaeena Amamypamosa

Kanouoam Gunocopcxux Hayx,

ooyenm kagedpvl CoyuanbHbviX HAYK

Tawkenmckozo 20cyo0apcmeenHo20 MeOUYUHCKO20 YHUugepcumema
Tawkenm, Y3bexucman

O CTATBE
KiroueBbie cjoBa: OMOATHKA, AnHOTanus: B crarbe aHAIM3HPYIOTCS
npobiieMbl,  abopT, cTaryc HMOpUOHA, COBPEMEHHbIE OMOITHYECKUE MPOOIEMBbI TaKUe
HCKYCCTBEHHOE OIJIOZIOTBOPEHHE, KaK, abopr, «cratyc IMOpHOHAY,
CypporaTHOE  MaTepPHHCTBO,  9BTaHa3usi, MCKYCCTBEHHOE OILJIOZIOTBOPECHHE,
NAJUTHATUBHAS  TIOMOIIb, PENPOAYKTUBHBICE CyppOraTHO€ MATEPHHCTBO, OJBTaHA3us U
npasa. NaJUIMaTUBHAS  MOMOIIb. PaccMaTtpuBaroTcs

KIIFOYCBLIC MOPAJIbHO-3TUYCCKUC, MPABOBBLIC U
KyJIbTypHBIE ~ aCIEeKThl ~ 3THUX  BOIPOCOB.
Berasistores [IPOTUBOpEYUs MEXIY
[EHHOCTBIO YeJI0BEYCCKOM KHU3HH,
PECOPOAYKTUBHBIMU IIpaBaMH, BO3MOXHOCTAMU
COBPEMEHHBIX TEXHOJIOTUH M MOpAIbHBIMU
HOpMaMH. ABTOp MOAYEPKUBAET
HEOOXOJUMOCTh  KOMIUIEKCHOTO  TOJAXO0]a,
COYETAIONICTO YHUBEPCAIBbHBIE IICHHOCTH |
KyJIbTYPHBIH  KOHTEKCT, Ui  JTUYECKHU
000CHOBAaHHOTO  pEHICHHS  OMOATHUYECKUX
JTAJIEMM.

Kirish. Bioaxlogiy muammolar — inson hayoti, sog‘lig‘i, tabiat va biotexnologik jarayonlar
bilan bog‘liq axloqiy dilemmalarni gamrab oluvchi murakkab falsafiy masalalardir. Ularda inson
gadri, axloqly tamoyillar, madaniy me’yorlar va texnologik rivojlanish o‘rtasidagi ziddiyatlar
namoyon bo‘ladi. Globallashuv va fan-texnika taraqqiyoti sharoitida ushbu muammolarning
ko‘lami kengayib, yangi mazmun va yangi mas’uliyat shakllarini talab qilmoqda.

Inson hayotining boshlanishi va tugashi bilan bog‘liq murakkab bioaxloqiy muammolar —
abort (“homilani sun’iy yo‘l bilan tushirish”) “embrion maqomi”, sun’iy urug‘lantirish, surrogat
onalik, evtanaziya, palliativ yordam kabi muammolarni oz ichiga oladi. Ular haqida chisqachi

tzg‘talib o‘tamiz.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 270



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Abort muammosi jamiyatda eng bahsli masalalardan biri bo‘lib, uning axloqiy jihatlari
turli qarashlar va qadriyatlar nuqgtai nazaridan baholanadi. Bu masala biotibbiyotning, diniy
ta’limotlarning, inson huquqlari va jamiyatning umumiy axloqiy me’yorlarining kesishuv nuqtasi
hisoblanadi.

Dunyoda abortlarni qonuniylashtirgan birinchi davlat Rossiya bo‘lgan (1920 yil). Bu
yo‘ldan borgan ikkinchi davlat Islandiya bo‘ldi (1935 yil). Qolgan davlatlarda abortni
liberallashtirish jarayoni XX asrning ikkinchi yarmida boshlangan. Masalan, Buyuk Britaniya
abortni 1967 vyilda, AQSh 1973 vyilda qonuniylashtirgan. Ammo abort masalasi dunyo
davlatlarida, misol uchun, AQShda eng chuqur ijtimoiy muammolardan biri bo‘lib qolmoqda va
doimiy ravishda Kongress tomonidan muhokama qilinib kelinadi, “konservatorlar sun’iy homila
tushirishni taqiqlashga chaqirmoqdalar” [1].

ASOSIY QISM. Tarixga nazar tashlaydigan bo‘lsak, Gipporat qasamyodida *
ayollarning sog‘lom homiladorligini to‘xtatish uchun “yordam” bermayman” [2], deyilgan.
Jeneva deklaratsiyasida, “Men inson hayotiga eng yuqori hurmat bilan munosabatda bo‘laman,
uning tug‘ilishidan boshlab, hatto tahdid ostida ham, tibbiy bilimlarimni insoniyat qonunlariga
zid tarzda qo‘llamayman” [3], deb yozilgan. Aslida, abort tibbiyot etikasining eng qadimiy
muammolaridan biri hisoblanadi. Gippokrat abortni ma’qullamagan bo‘lsa-da, lekin Aristotel uni
mumkin deb hisoblagan.

O‘zbekistonda sun’iy homilani tushirish uchun tibbiy ko‘rsatmalar “Homiladorlikni sun’iy
ravishda to‘xtatishni amalga oshirish tartibi to‘g‘risidagi nizomi”da belgilab qo‘yilgan [4].
Bundan tashqari, ushbu nizomda homiladorning hayotiga xavf soluvchi tibbiy ko‘rsatmalar
ro‘yxati O‘zbekiston Respublikasi Sog‘ligni saqlash vazirligi tomonidan belgilangan [4].
Rossiya Federatsiyasida ijtimoiy ko‘rsatmalar ham homiladorlikni sun’iy ravishda to‘xtatishni
amalga oshirish uchun asos bo‘la oladi [5]. Rossiyada abort masalasi bilan shug‘ullanuvchi
shifokorlarning ma’lumotlariga ko‘ra, “abort qildiruvchi ayollarning 91,4% 1 moliyaviy
giyinchilikni asosiy sabab sifatida ko‘rsatishadi” [6].

Shuni alohida aytish joizki, aholining abort hagidagi tushunchasi va munosabati madaniy
gadriyatlar va diniy qarashlar bilan bog‘liq bo‘lib, aksariyat hollarda tibbiy tavsiyalardan ustun
turadi.

Bugungi kunda abortga nisbatan ikki asosiy axlogiy yondashuv mavjud. Birinchisi, abortga
qarshi yondashuv bo‘lib, unga ko‘ra, homila tug‘ilmagan bo‘lsa ham, inson hayoti sifatida
gadrlanishi kerak va uning hayotini tugatish qotillikka teng. Ushbu yondashuvning asosiy
dalillari inson hayoti homiladorlikning boshlanishidanoq shakllanishi va uni to‘xtatish jinoyat

hisoblanishi, diniy nugtai nazardan, abortga ruxsat berish gunoh hisoblanishi, abort jamiyatda

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 271



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

hayotga bo‘lgan hurmatni kamaytirishi va axloqiy inqirozga olib kelishi mumkinligi, homilaning
hech ganday tanlash huquqi yo‘qligi, uning hayotini fagat ona hal gila olmasligi hisoblanadi.
BMT ekspertlarining xulosasiga ko‘ra, “Abortni tagiqlash abortga bo‘lgan ehtiyojni va ularning
soni kamaytirmaydi. Ular ayollarni fagat xavfli va nogonuniy xizmatlarga murojaat gilishga
majbur qiladi” [7]. BMTning 2019 yildagi ma’lumotlariga ko‘ra, “har yili dunyo bo‘ylab 25
million abort xavfli sharoitlarda amalga oshiriladi, 22 ming ayol halok bo‘ladi, 7 millionga
yaqgini yashirin abortlar natijasida jarohatlanadi, shu jumladan bepushtlikka olib keladi” [8].
O‘zbekiston Respublikasi Davlat statistikasining ma’lumotlariga ko‘ra, “2022 yilning 1 yanvar
holatiga O‘zbekistonda 15-49 yoshli ayollar o‘rtasida homiladorlikni to‘xtatish (abortlar soni)
35,4 mingtani tashkil etgan. Bu ko‘rsatikich 2017 yilga nisbatan 7 mingtaga kamaygan” [9].

Ikkinchisi, abortni gonuniy va axlogiy deb hisoblovchi yondashuv hisoblanadi. Unga
ko‘ra, ayol o‘z tanasi va hayoti haqida qaror qabul qilish huquqiga ega, shu jumladan
homiladorlikni davom ettirish yoki to‘xtatish masalasida ham. Ushbu yondashuvning asosiy
dalillari, abortni tagiglash ayollarning huquglarini cheklashi va ularni xavfli nogonuniy
abortlarga olib kelishi mumkinligi, homila hagigiy shaxs emasligi, shuning uchun uning
huquglari ayol tanlash huquqgidan ustun qo‘yilmasligi kerakligi, agar homiladorlik zo‘rlash,
insest yoki tibbiy xavf sababli yuzaga kelgan bo‘lsa, ayolning uni tugatish huquqi bo‘lishi
kerakligi, demografik, igtisodiy va ijtimoiy holatlarda, aynigsa, kam ta’minlangan oilalar uchun
abort kerakli chora bo‘lishi mumkinligi aytiladi. Ayollarning abort qilish huquqi uchun
kurashgan faol Anjela Devis shunday degan edi: “Ayollarga ovoz berish, ta’lim olish, teng
maosh olish va boshga huquqglar beriladi. Ammo, agar ular oz tanalari ustidan tasarruf qilish
huquqiga ega bo‘lmasalar, homiladorlik masalasida o°z taqdirlarini o‘zlari hal qila olmasalar, bu
huquqglarning hech qanday qadri qolmaydi” [10].

Ushbu mavzudagi bahsga homilaning inson sifatida tan olinishi yoki olinmasligi,
gachondan boshlab homila inson deb hisoblanishi mumkinligi kiradi. Tibbiyotda, bir tomondan,
inson hayoti sperma va tuxum hujayra uchrashgan paytdanog boshlansa, boshga tomondan, inson
hayoti asab tizimi shakllanganidan yoki bola tug‘ilgandan Kkeyin boshlanadi degan fikrlar
mavjud. Bundan tashqari, homilaning shakllanish bosqichlari (40 kun, 120 kun, tug‘ilish) asosida
turli yondashuvlar ham mavjud. Tibbiyotdagi bu muammo axloqiy tortishuvlarga sabab bo‘ladi.
Agar homila inson deb hisoblansa, uning hayotini tugatish qotillikka teng bo‘ladimi? Yoki uning
ongsiz ekanligi abortni axlogiy jihatdan oglaydimi?

Yana bir muhim tomoni, ona va homilaning huqugqlari o‘rtasidagi ziddiyat, ya’ni, ona va
homilaning huquqlari bir-biriga qanday ta’sir giladi? “Abortning axloqiy masalalarida asosiy

tortishuv ayolning reproduktiv huquqlari va homilaning hayot huquqi o‘rtasidagi ziddiyatdan

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 272



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

iborat” [11]. “Abortning axloqiy masalalarida asosiy tortishuv ayolning reproduktiv huqugqlari va
homilaning hayot huquqi (“embrion maqomi”) o‘rtasidagi ziddiyatdan iborat” [12]. Abortga
qarshi qarashga ko‘ra, ona homilaning hayotini yo‘q qilish huquqiga ega emas, chunki bu uning
shaxsiy mulki emas. Abort tarafdorlarining qarashlariga ko‘ra, ona o°‘z tanasi ustida to‘liq
huquqga ega va agar homiladorlik uning hayoti, sog‘lig‘i yoki kelajagiga xavf tug‘dirsa, undan
voz kechish huqugi bor. Ushbu qarashlar asosida boshga muammo kelib chigadi, kimning
huquqi ustun: onanikimi yoki homilaniki? Ona va homila o‘rtasidagi munosabat qanday
belgilanishi kerak?

Albatta, abortga qaysi nuqtai nazardan qarasak ham u jamiyatga o‘z ta’sirini o‘tkazadi. Bir
tomondan, ijobiy ta’sir etsa (zo‘rlash yoki insest qurbonlariga yordam beradi, kambag‘allik yoki
aholining ortiqgcha o‘sishini cheklaydi, noqonuniy abortlardan keladigan tibbiy xavfni
kamaytiradi), ikkinchi tomondan, salbiy ta’sir o‘tkazadi (demografik inqirozga, abort ko‘payishi
jamiyatda hayot qadrining tushishiga olib kelishi va ayollar ruhiy zo‘rigishga uchrashi mumkin
(abortdan keyingi pushaymonlik)).

Shunday qilib, abort haqida yagona fikr yo‘q. U axloqiy jihatdan bahsli masala bo‘lib,
abortning axloqiyligi yoki nohaqligi shaxsiy, diniy va jamiyat qarashlariga bog‘lig. Uni qat’iy
tagiqlash yoki cheklovsiz ruxsat berish jamiyatda murakkab muammolarga olib kelishi mumkin.
Oldini olish choralari sifatida kontrasepsiya, reproduktiv ta’lim va ijtimoiy yordam eng yaxshi
yo‘l bo‘lishi mumkin.

Sun’iy urug‘lantirish bilan bog‘liq bioaxloqiy muammolar turli jihatdan tadqiq etilgan va
jahon olimlari bu sohada jiddiy bahslar olib borgan. Birinchi navbatda, bu muammoda donor
maxfiyligi va bolaning huquqlari masalasi bor. Donor anonim qolgan hollarda tug‘ilgan bola o‘z
biologik kelib chiqishi haqgida to‘liq ma’lumotga ega bo‘lmaydi. Bu esa uning shaxsiylik
huquqini cheklaydi va kelajakdagi salomatlik xavflarini nazorat qilish imkoniyatini yo‘qotadi.
Amerikada o‘tkazilgan so‘rov natijalariga ko‘ra 91% ishtirokchi aslida anonim donorlik orqali
dunyoga kelganini fagat keyin anglagan. Shu bilan birga, 85,5% respondentlar donor hagida aniq
ma’lumotni bilish huquqiga ega bo‘lishni istashgan. Olimlar ta’kidlaganidek, bunday “anonimlik
insonning psixologik holatiga katta ta’sir ko‘rsatadi, o‘zini anglash va shaxsiy idrok
jarayonlarida kamchiliklar keltirib chigaradi” [13]. Bu holat sun’iy urug‘lantirish jarayonining
eng bahsli va dolzarb bioaxlogiy muammolaridan biri hisoblanadi.

Ikkinchi muhim muammo, genetik seleksiya bilan bog‘liq. Zamonaviy texnologiyalar
yordamida embrionlarni tekshirib, ularning muayyan genetik xususiyatlariga garab tanlab olish
mumkin. Bu jarayon dastlab irsiy kasalliklarning oldini olish magsadida joriy etilgan bo‘lsa-da,

amaliyotda u boshqa maqgsadlarda ham qo‘llanilyapti. Masalan, implantatsiyadan oldingi genetik

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 273



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

tashxis (PGD) orqali nafagat kasalliklarni aniglash, balki jins tanlash yoki oilada bemor
farzandga donor bo‘ladigan “qutqaruvchi aka-uka” tanlash holatlari ham kuzatilmoqda.
Olimlarning fikricha, “bunday imkoniyatlar “dizayner bola” tendensiyasini yuzaga keltiradi.
Ya’ni, genetik jihatdan “mukammal” deb topilgan embrionlar qoldirilib, boshqalari esa
yo‘qotilishi mumkin. Bu esa inson tabiiy merosini sun’iy yo‘naltirish, irsiy xilma-xillikka putur
yetkazish va ijtimoiy adolatsizlikka olib kelish xavfini kuchaytiradi” [14]. Shu bois, genetik
seleksiya sun’iy urug‘lantirish bioetikasining eng bahsli masalalaridan biri hisoblanadi.

Uchinchi muhim muammo, xabardorlikka asoslangan rozilik tamoyili bilan bog‘liqg.
Amerika Tibbiy axloq kodeksiga ko‘ra, “sun’iy urug‘lantirish jarayonida ham bemor, ham donor
barcha xavf-xatarlar, ehtimoliy natijalar va boshqa alternativ usullar haqgida to‘liqg ma’lumotga
ega bo‘lishi kerak”. [15]. Faqat shu holda ular ongli ravishda qaror qabul qilishi mumkin. Lekin
amaliyotda bu qoida har doim ham to‘liq bajarilmaydi. Ba’zi hollarda bemorlar barcha ehtimoliy
ogibatlardan xabardor gilinmaydi yoki axborot yetarlicha ochiq va tushunarli tarzda berilmaydi.
Bu esa keyinchalik huquqiy va axloqiy nizolarga sabab bo‘ladi. Shuningdek, ayrim hollarda
“tug‘ilish firibgarligi” deb ataladigan holatlar ham uchraydi. Bunday holatda shifokor bemorni
aldab, anonim donor urug‘i o‘rniga o‘z urug‘idan foydalanishi mumkin. AQShda bunday
vogealar ochiglanganda jamiyatda katta bahs va muhokamalarga sabab bo‘lgan, chunki bu
nafaqat tibbiy axloqg goidalarini, balki insonning ishonchi va huquglarini ham buzadi.

Nihoyat, sun’ly urug‘lantirish masalasida din va madaniy qarashlar ham muhim o‘rin
tutadi. Masalan, katolik cherkovi bu amaliyotni tabiiy oila tuzumiga ziyon yetkazuvchi deb
baholaydi va rad etadi. Cherkovning fikricha, “sun’iy urug‘lantirish oilaviy munosabatlarni
sun’iy ravishda o‘zgartirib, inson hayotining muqaddasligiga tahdid soladi” [16].

Ko‘rinib turibdiki, sun’iy urug‘lantirish masalasi tibbiyot sohasidagi ilmiy yutuqlardan
tashqgari, keng ko‘lamli axloqiy, huquqiy va madaniy muammolarni ham keltirib chigarmoqda.
Shuning uchun sun’iy urug‘lantirish masalasiga faqat tibbiy nuqtai nazardan emas, balki
kompleks yondashuv zarur.

Surrogat onalik zamonaviy tibbiyotda yuzaga kelgan eng bahsli mavzulardan biri
hisoblanadi. Bu masalaga turli nugtai nazarlardan garalganda, bir gancha jiddiy axlogiy, huquqiy
va madaniy muammolar ko‘rinadi. Birinchi navbatda, bu jarayon ayol tanasi va inson qadr-
gimmatiga bog‘liq savollarni tug‘diradi. Ayrim olimlar va diniy tashkilotlar surrogat onalikni
ayol tanasini tijorat ob’ektiga aylantirish sifatida baholaydilar. Bu holat “tabiiy onalik hissiyotiga
va inson qadriga ziyon yetkazishi mumkin” [17]. Ikkinchi muammo, tijoratlashuv xavfidan
iborat. Ko‘pincha surrogat onalik xizmatlari pulli shartnoma asosida amalga oshiriladi. Bu esa

“igtisodiy qiynalgan ayollarning ekspluatatsiya qilinishiga, ularning reproduktiv salohiyati

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 274



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

“resurs” sifatida ishlatilishiga olib kelishi mumkin” [18]. Uchinchi jihatdan, tug‘ilgan bolaning
huqugiy magomi doim ham aniq emas. U kimning farzandi hisoblanishi kerak, biologik ota-
onasinikimi yoki surrogat onanikimi? Shu kabi holatlar ko‘plab sud ishlariga ham sabab bo‘lgan.
To‘rtinchidan, diniy va madaniy qarashlar bilan bog‘liq bo‘lib, katolik cherkovi surrogat onalikni
rad etadi va uni oilaviy an’analarga zid deb hisoblaydi. Islom ulamolari orasida esa turli fikrlar
mavjud, ayrimlari mutlaqo taqgiglaydi, boshqalari esa “fagat nikoh doirasida va muayyan shartlar
asosidagina joiz deb hisoblaydi” [19]. Nihoyat, psixologik oqibatlar ham bor. Surrogat ona
tug‘ilgan boladan ajralganda kuchli emotsional qiyinchiliklarni boshdan kechirishi mumkin.
Shuningdek, bola katta bo‘lgach o‘zining kelib chiqishi haqidagi savollar uning shaxsiy
identifikatsiyasiga ta’sir qilishi ehtimoldan xoli emas.

Demak, surrogat onalik masalasini biryoqlama baholash mumkin emas. U bolasi bo‘la
olmagan oilalar uchun umid eshigi bo‘lishi mumkin, ammo uning ortida jamiyatda katta axloqiy
va huquqiy muammolar paydo bo‘ladi. Shuning uchun surrogat onalik qonunchilik asosida gat’iy
tartibga solinmasa, u inson gadr-gimmati va adolat tamoyillariga zid holatlarga olib kelishi
ehtimoli juda yuqori.

Evtanaziya — yunoncha so‘z bo‘lib, “ey” — yaxshi, ezgu, “thanatos” esa o‘lim ma’nosini
bildiradi. Ushbu termin ilk bor F. Bekon tomonidan “Fanlar sha’ni va ko‘payishi to‘g‘risida”
nomli asarida qo‘llanilgan bo‘lib, evtanaziyani yengil, og‘rigsiz va hatto baxtli o‘lim sifatida
tushuntirgan. 1987 yilda qabul qilingan evtanaziya bo‘yicha JSST deklaratsiyasiga ko‘ra,
“evtanaziya bemorning o‘z iltimosiga ko‘ra yoki uning yaqin qarindoshlarining iltimosiga ko‘ra
amalga oshirilgan taqdirda ham, bemorning hayotini tugatish harakati hisoblanadi va axlogqga
ziddir” [20].

Bilamizki, faol evtanaziya ayrim mamlakatlarda qonunlashtirilgan bo‘lsa-da, boshga
yurisdiksiyalarda bu jinoyat hisoblanadi. Evtanaziyani qonuniylashtirish 1984 yilda Niderlandiya
Oliy sudi tomonidan evtanaziyani maqgbul deb tan olinishi bilan boshlangan. So‘nggi bir necha
yil ichida xorijiy mamlakatlarda evtanaziyani qonuniylashtirish amaliyoti ko‘paydi. Avstriya,
Belgiya, Kanada, Germaniya, Lyuksemburg, Niderlandiya, Yangi Zelandiya, Portugaliya,
Shvesiya, Ispaniya, Avstraliya, Yaponiya, Janubiy Afrika va ayrim AQSh shtatlarida evtanaziya
ma’lum shartlar asosida qonuniy hisoblanadi. AQShning Kaliforniya, Kolorado, Oregon,
Vashington va boshqa shtatlarida “yordam beruvchi o‘lim” qonunlashtirilgan. Niderlandiyada
evtanaziyani amalga oshirish uchun gat’iy tibbiy talablar mavjud. Shuningdek, ushbu “xizmatni
chet el fuqarolariga ham ko‘rsatuvchi tashkilotlar bor” [21]. Bugun hukumatlar evtanaziyani

gonuniylashtirishdan ehtiyot bo‘lmoqda, chunki “Agar evtanaziya huquqiy magqomga ega bo‘lsa,

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 275



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

suiiste’mollar va majburiy evtanaziya xavfi yuzaga kelishi mumkin” [22]. Bu mavzu keng
jamoatchilik va huqugshunoslar o‘rtasida bahslar hali uzoq davom etadi.

Palliativ yordam og‘ir, davolab bo‘lmaydigan yoki rivojlanuvchi kasalliklarga chalingan
bemorlarning azob-uqubatlarini yengillashtirishga garatilgan tibbiy va ijtimoiy yordam tizimi
hisoblanadi. Bemorlarga bunday yordam ko‘rsatishning turli shakllari mavjud bo‘lsa-da, asosiy
yo‘nalishlar ikki turga bo‘linadi, ixtisoslashtirilgan tibbiy muassasalardagi xospis parvarishi va
uy sharoitidagi palliativ yordam.

Zamonaviy palliativ yordamning asosiy magsadi bemorning hayot sifatini maksimal
darajada yaxshilashdan iborat bo‘lib, bu jarayonda uning umrini sun’iy uzaytirish yoki
gisqartirish niyat gilinmaydi. Palliativ yordam fagat kasallik alomatlarini yengillashtirish bilan
cheklanmay, balki bemor va uning yaqginlari duch keladigan psixologik hamda ijtimoiy
muammolarni hal qilishga qaratilgan bo‘ladi.

Xulosa. JSST ma’lumotlariga ko‘ra, palliativ yordam natijasida parvarishni amalga
oshirayotgan shaxslarning hayot sifati ham yaxshilanadi. Hisob-kitoblarga ko‘ra, “har yili 56,8
million kishi palliativ yordamga muhtoj bo‘ladi, shu jumladan hayotining so‘nggi kunlarida 25,7
million kishini tashkil qiladi. Hozirgi vaqtda butun dunyo bo‘ylab palliativ yordamga muhtoj
bo‘lgan odamlarning atigi 14% i ushbu yordamni olishga qodir” [23].

Dastlab onkologiya sohasida mustaqil yo‘nalish sifatida rivojlangan palliativ yordam,
bugungi kunda saraton, balki yurak-qon tomir, nerv tizimi va boshqa davolab bo‘lmaydigan
kasalliklarning oxirgi bosqichidagi bemorlar uchun qo‘llanilmogda. “O‘zbekistonda 100
mingdan ortiq bemor saraton kasallari hisoblanadi, har yili 20 mingdan ortiq odamlarda xavfli
o‘smalar aniqlanmoqda” [24]. Statistik ma’lumotlar shuni ko‘rsatadiki, turli kasalliklarning
terminal bosqichidagi bemorlar soni butun dunyo bo‘ylab oshib bormoqda. Bunday vaziyatda
yagona to‘g‘ri yondashuv, bemor va uning yaqinlari uchun munosib sharoit yaratish hamda
palliativ yordamni kuchaytirishdir.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:
1. Abort International// Internet-izdanie Washington ProFile (www.washprofile.org)
2. Klyatva Gippokrata//
https://www.bsmu.by/upload/docs/kafedri/k_obsch_zdorov/v1.pdf
3. Jenevskaya deklaratsiya Vsemirnoy Meditsinskoy Assotsiatsii//
https://webmed.irkutsk.ru/doc/order/genevl.pdf
4. Homiladorlikni sun’iy ravishda to‘xtatishni amalga oshirish tartibi to‘g‘risidagi

nizomni tasdiglash hagida//https://lex.uz/docs/4951702

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 276



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

5. Prikaz ot 11 iyunya 1996 g. N 242 O perechne sotsialneix pokazaniy i utverjdenii
instruksiy po iskusstvennomu prerpivaniyu beremennosti//
https://normativ.kontur.ru/document?moduleld=1&documentld=19202

6. Shamov I. A. Biomeditsinskaya etika//https://e-library.sammu.uz/uploads/pdf

7. Zapret na abortsr - gruboe narushenie prav jentrin//
https://news.un.org/ru/story/2016/09/1292471

8. V OON prizeivayut stransl garantirovat jenmiinam pravo na bezopasnbie i
legalnsie abortsl// https://news.un.org/ru/story/2019/09/1363952

9. O‘zbekistonda ayollarning abort qilish ko‘rsatkichi pasaydi//
https://darakchi.uz/uz/146447

10. Angela Davis and Women, Race, & Class: A Pioneer in Integrative RGC Studies.
Bernice McNair Barnett.

11. Fromer MJ. Abortion ethics. Nurs Outlook. 1982 Apr;30(4):234-40. PMID:
7041095//Abortion ethics - PubMed

12. Dustin Crummett. Is Abortion the Only Issue?//
https://www.researchgate.net/publication/369719138 Is_Abortion_the_Only_Issue

13. Rennie Burke, Yvette Ollada Lavery, Gali Katznelson, Joshua North, J. Wesley
Boyd. How Do Individuals Who Were Conceived Through the Use of Donor Technologies Feel
About the Nature of their Conception?// https://bioethics.hms.harvard.edu/journal/donor-
technology

14, Jennifer A. Daunda, Samuel H. Strenberg. A Crack in Creation//
https://www.sackett.net/Crack-in-Creation.pdf

15. AMA Code of Medical Ethics” Opinions on Assisted Reproductive Technology |
Journal of Ethics | American Medical Association

16. Developments in bioethics - CCEA//
https://www.bbc.co.uk/bitesize/guides/zdjyd6f/revision/7#:~:text=There%20are%20different%?2
Oopinions%20among,and%20is%20therefore%20wrong.&text=The%20Methodist%20Church%
20%2D%20The%20Methodist,t0%2014%20days%20after%?20fertilisation.

17. Elizabeth S. Anderson. Why Commercial Surrogate Motherhood Unethically
Commodifies Women and  Children: Reply to MclLachlan and  Swales//
https://www.researchgate.net/publication/12345408 Why Commercial_Surrogate Motherhood
Unethically_Commodifies Women_and_Children_Reply to_McLachlan_and_Swales

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 277



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

18. Green N. The baby business. How money, science, and politics drive the
commerce of conception. J Clin Invest. 2006 Aug 1;116(8):2061. doi: 10.1172/JCI129554.
PMCID: PMC1523406.

19. Miriam Shuchman. Bioethics_4th_Edition_Encyclopedia//
https://www.researchgate.net/publication/279571468 Bioethics_4th_Edition_Encyclopedia_201
4 Mentally disabled_and_mentally _ill_persons | Health_care_issues ¢ 2014 Cengage Learni
ng_Macmillan_Reference_ USA

20. World Medical Association Declaration on Euthanasia//
https://www.dgpalliativmedizin.de/images/stories/pdf/87_e.pdf

21. Annika Lall, Silvia Kaugia. Euthanasia and/or assisted suicide: for or against? //
socr.29.2024.2.39-45

22. Picon-Jaimes YA, Lozada-Martinez ID, Orozco-Chinome JE, Montafa-Gomez
LM, Bolafio-Romero MP, Moscote-Salazar LR, Janjua T, Rahman S. Euthanasia and assisted
suicide: An in-depth review of relevant historical aspects. Ann Med Surg (Lond). 2022 Feb 11;
75:103380. DOI: 10.1016/j.amsu.2022.103380. PMID: 35242326; PMCID: PMC8857436.

23. Palliative care. 5 August 2020. Key facts//Palliative care

24. O‘zbekistonda saraton kasalligining ko‘plab holatlari qanday sabablarga ko‘ra
saglanib  golayotgani  ochiglandi//https://kun.uz/kr/news/2019/09/20/0zbekistonda-saraton-
kasalligining-koplab-holatlari-qanday-sabablarga-kora-saglanib-golayotgani-
ochiglandi?q=%2Fnews%2F2019%2F09%2F20%2Fozbekistonda-saraton-kasalligining-koplab-
holatlari-qanday-sabablarga-kora-saglanib-golayotgani-ochiglandi#!

25. PycramoBa M., Atamyparosa @. C. Posib 110JIOBOTO BOCIIUTaHUS B YKPEIUIEHUU
310poBbs HaceneHus //Academic research in educational sciences. — 2022. — No. 2. — C. 192-197.

26. PaxmanoBa C. TI. K. ArtamyparoBa ®. C. buostnueckue BOIPOCHI
IKCTpAKOpPIOpaTBHOTO oriogoTBoperus //Academic research in educational sciences. — 2022. —

Ne. 2. - C. 206-211.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 278



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

