DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-11-39

Pages: 328-335

Oriental Journal of Social Sciences

ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES

journal homepage:
https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

JURNALL

BOCTOYHBIH
e HIPHAI
-~ CONMANBHBIX
5 HAVK

ORIENTAL
JOURNAL

BELIEFS OF THE UZBEKS OF THE FERGANA VALLEY RELATED TO THE
TREE CULT

Bekhzod Barkamalovich Iskhakov
Associate Professor, PhD in History
Namangan State Technical University
behzodisxakov2782886@gmail.com
Namangan, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE

Key words: nature cult, ecological
culture, totemism, animism, shamanism, tree
symbol, ancient beliefs, Central Asia, Fergana
Valley, folk rituals, fertility, mythology,
ecological awareness.

Received: 24.11.25
Accepted: 25.11.25
Published: 26.11.25

Abstract: The article highlights the
historical roots of traditional ecological culture
formed through humanity’s divine relationship
with nature. It analyzes the connection between
ancient beliefs totemism, animism, and
shamanism and the nature cult. The paper
presents the traditions of revering sacred trees
as symbols of fertility and protection among
the peoples of Central Asia, particularly the
Fergana Valley. The role of the tree cult in
shaping ecological culture is substantiated.

FARG*‘ONA VODIYSI O‘ZBEKLARINING DARAXT KUL’TI BILAN BOG*‘LIQ
QARASHLARI

Bexzod Barkamalovich Isxakov
Dotsent, tarix fanlari falsafa doktori PhD
Namangan davlat texnika universiteti
behzodisxakov2782886@gmail.com
Namangan, O ‘zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit so‘zlar: Tabiat kul’ti, ekologik
madaniyat, totemizm, animizm, shomonlik,
daraxt ramzi, qadimiy e’tiqodlar, O‘rta Osiyo,
Farg‘ona  vodiysi, xalq  marosimlari,
hosildorlik, mifologiya, ekologik ong.

Annotatsiya: Magolada insoniyatning
tabiatga bo‘lgan ilohiy munosabatlari asosida
shakllangan an’anaviy ekologik madaniyatning
tarixiy ildizlari yoritilgan. Qadimgi diniy
e’tigodlar totemizm, animizm, shomonlik kabi
qarashlarning tabiat kul’ti bilan bog‘ligligi
tahlil gilinadi. O‘rta Osiyo, xususan Farg‘ona
vodiysi aholisi orasida daraxtlarni
mugaddaslashtirish, hosildorlik va himoya
ramzi sifatida e’zozlash an’analari ko‘rsatilgan.

www.supportscience.uz/index.php/ojss

328


https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-11-39
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:behzodisxakov2782886@gmail.com
mailto:behzodisxakov2782886@gmail.com
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Daraxt  kul’tining  ekologik  madaniyat
shakllanishidagi o‘rni asoslab beriladi.

BO33PEHMS Y3BEKOB ®EPTAHCKOI 1OJUHBI, CBI3AHHBIE C KYJIHTOM
JIEPEBA

bex300 bapkamanosuu Hcxakoe

Loyenm, /loxkmop ¢unocogpuu (PhD) no ucmopuueckum naykam
Hamaneanckoeo 2ocyoapcmeenno2o mexHuueckoeo yHueepcumema
behzodisxakov2782886@gmail.com

Hamanean, Y36exucman

O CTATBHE
KiroueBble cJjI0Ba: KyJlbT HPUPOIBI, AHHoTaumsi: B  cratbe  ocBelleHsl
IKOJIOTHYECKAs KyJbTYypa, TOTEMH3M, HCTOPUUYECKUE KOpHHU TpajuLIMOHHON
aHMMM3M, LIaMaHU3M, CHMBOJI JIepeBa, SKOJIOTHYECKOH KYJbTYpBI,
npeBHue  BepoBaHus, Cpennsas — Asus, chopmupoBaBLIeHcs Ha OCHOBE

®depranckas JI0JMHA, HAPOJHBIC OOpSAABI, OOXECTBEHHOTO OTHOIICHHUS 4YellOBeKa K

IUIOJI0pOINe, MHQOJIOTHS, DSKOJOTUYECKOe TMpHUpoAe. AHAIMZHPYETCS CBSA3b JPEBHHX

CO3HaHHE. PETUTHO3HBIX BEpOBaHUM TOTEMH3Ma,
aHUMHK3Ma U [IaMaHu3Ma ¢ KyJIbTOM MPUPO/IBIL.
[Toka3zaHbl TpaaUIMU TOYMTAHUS CBAILICHHBIX
JIEPEBbEB KaK CHUMBOJIOB IUIOJOPOAUS U
3amutel  y HapomoB Cpemgnedt Asum, B
gactHocTH Depranckoi nonuHbl. OOOCHOBaHA
ponb KynbTa JEepeBbeB B (POPMUPOBAHUU
9KOJIOTUYECKOU KYJIbTYPBI.

Kirish. Antik davrdan boshlab insoniyatning tabiat, o‘simlik va hayvonot dunyosiga
bo‘lgan ilohiy munosabatlari asosida e’tiqod hamda tajribalarni o‘zida jamlagan an’anaviy
ekologik madaniyat shakllana boshlagan. Ushbu madaniyatning tarkibiy gismi sifatida tabiatni
asrash bilan bog‘liq diniy an’analar vujudga kelgan. Asta-sekinlik bilan odamlar yashab kelgan
geografik hududning iglimi, tabiati, yil fasllari hamda mavsumiy bayramlar asosida ekologik
tasavvurlari rivojlana borgan.

Tarixdan hammamizga a’yonki, dunyo xalqlarida ibtidoiy davrlardan boshlab turli diniy
e’tiqgod va tasavvurlar mavjud bo‘lgan. Ushbu diniy qarashlarning turli-tuman bo‘lishiga
hududlarning joylashgan o‘rni, aholining turmush tarzi va dunyoqarashi sabab bo‘lgan. Tabiiy
mubhit ilk diniy e’tiqodlarning vujudga kelishida va rivojlanishida muhim rol o‘ynagan. Dastlabki
diniy tasavvurlar so‘nggi paleolit davrida (mil. avv. 40—12 ming yilliklar) paydo bo‘lib[1], ular
sirasiga totemizm, animizm, magiya, fetishizm va shomonlik kabi diniy e’tiqodlar kiradi.

Asosiy gism. Insoniyatning ilk diniy e’tiqodlari ham bevosita tabiat kul’ti bilan bog‘liq
bo‘lib, ibtidoiy odamlar tabiat qonunlari oldidagi ojizlik oqibatida mifologik tasavvurlar
shakllangan. Unga ko‘ra, inson tabiiy muhit bilan birlashadi, ya’ni tabiat va inson o‘z

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 329



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:behzodisxakov2782886@gmail.com

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

jamoasidan ajralmagan holda hayot kechiradi. Ilk diniy tasavvurlarga ko‘ra, olam bu dunyo, u
dunyo va g‘ayri tabily dunyoga bo‘linadi. Shu bois tabiat kul’tining asosi g‘ayritabiiy kuchlarga
ishonch ruhi bilan yo‘g‘rilgan edi.

Jumladan, ibtidoiy davrda totem — ajdodning muayyan jonivor, o‘simlik va boshqa narsa
ko‘rinishida namoyon bo‘lishi mifologik mohiyat kasb etgan hamda odatiy hol deb hisoblangan.
Mazkur tushuncha eng qadimgi miflarda asotiriy personajlarning o‘zlari mansub bo‘lgan totem
giyofasiga Kirishi motivini keltirib chigargan. Mifologiyada ushbu motiv ma’lum bir hodisa yoki
hayotiy vogelik sabablarini izohlash va tushuntirish vazifasini bajargan[2].

Ta’kidlash joizki, tabiat kul’tini ilk diniy tasavvurlarning deyarli barchasida uchratish
mumkin. Jumladan, totemizm gadimgi turkiy xalglar hayotida muhim ahamiyat kasb etgan
bo’lib, unda ba’zi o‘simlik (daraxt) va hayvonlar odamning qo‘riglovchisi hamda tangrilari
hisoblangan. Muayyan qavm a’zolari aniq bir hayvon zotidan yoki o‘simlikdan tarqalgan degan
tasavvurda bo‘lganlar. Shu boisdan ham totem ular uchun ilohiy (muqaddas) hisoblangan.

Odatda, tabiat kul’tlari orasida daraxt timsoli alohida o‘ringa ega. O‘rta Osiyo xalqlari
islom kirib kelgunga gadar turli xil agrar kul’tlar, mahalliy diniy e’tiqodlarga sig‘inib kelgan.
Ushbu jarayon keyingi davrlar (arablar va mo‘g‘ullar istilosi)da ham o‘z ahamiyatini
yo‘qotmagan. Lekin, islom dini O‘rta Osiyoda to‘liq qaror topganidan so‘ng qadimiy diniy
tasavvurlarga va ularning mahalliy aholining an’anaviy turmush tarzidagi ko‘rinishlariga bo‘lgan
munosabat o°‘zgarishlarga uchragan.

O‘rta Osiyodagi madaniy yodgorliklar ushbu mintaqa xalglari hayotida diniy
tasavvurlarning boy va xilma-xil bo‘lganligidan dalolat beradi. Bunday rang-barang holatning
vujudga kelishiga asrlar davomida mabhalliy aholining dehgonchilik va chorvachilik bilan
shug‘ullanib kelganligi, davr o‘zgarishlari, xalqlarning ko‘chib yurishlari, boshqa xalglar
e’tigodlari va mintaga uchun yangi bo‘lgan diniy tizimlarning kelib targalishi sabab bo‘ldi.
Dastlabki diniy tasavvurlarning paydo bo‘lish va rivojlanish jarayonlarini bevosita turli-tuman
birlamchi manbalar — petrogliflar, arxeologik topilmalar, yozma va og‘zaki rivoyatlar misolida
ko‘rish mumkin.

Archa va chinor juda gadimdan mugaddas kuchga ega ob’yekt sifatida duniyoning boshga
etnoslari orasida ham e’zozlangan va islom davriga kelib, avliyolar mozoriga aylangan. Ularga
qizlar o‘z qalb sirlarini aytib, daraxt shoxlariga alam bog‘lab, armonlarining ushalishiga umid
gilganlar. Janubiy Turkmaniston va Tojikistonda chinor daraxti g‘oyat e’zozlanib, ularda ushbu
daraxtning qurigan shoxlarini o‘tin sifatida yoqish yoki isrof gunoh hisoblangan[3].

Anor daraxtining ramzi baraka, hosildorlikni ifoda etib, gadimgi sopol buyumlarda Anaxita

ma’budasi ko‘pincha aynan ushbu meva timsolida tasvirlangan. VI-VIII asrlarda yaratilgan

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 330



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

Afrosiyob naqshlarida ana shu daraxt tasvirlari ko‘plab uchraydi. O‘rta Osiyoning janubiy
gismidagi ayrim qishloglar ahli anor bolaning tug‘ilishida ko‘mak beradi deb hisoblaydi.
Popopchi chevar ayollar anor daraxti tasvirini matoga to‘qish jarayonida uning baraka va mo‘l
ho-sil ramzi sifatida garaydilar. Tut daraxtiga kelsak, uning shoyi ishlab chigarishda katta
ahamiyati borligi sababli uni mugaddaslashtirish Xitoydan boshlangan[4].

Boshga daraxtlar qatori na’matak ham Farg‘ona vodiysining tog‘li hududlari aholisi
orasida birmuncha qadrlanadi. Jumladan, vodiyning ayrim tog‘li gismlarida yangi yil arafasida
uy egasi na’matakning bir bog‘ini shiftga osib qo‘yadi. Bu orqali ular na’matak kelasi yil don
ekinlaridan mo‘l-ko‘l hosil olish imkonini beradi, deb ishonadilar[5]. Islomgacha bo‘lgan davrda
Xorazmda befarzand ayollar bola ko‘rish umidida tanalarini daraxt suvi bilan ho‘llaganlar[6].

Daraxt kul’ti bilan bog‘liq qarashlar o‘zbek xalqi an’anaviy turmush tarzida ham uchrab
turadi. Jumladan, mintaqa aholisi o°rik, yong‘oq, tut, tol, jiyda, anjir, behining o°‘ziga xos bo‘lgan
“ruhlari” mavjudligiga ishonadilar. Masalan, Namangan viloyati Pop tumani Qo‘shtepa qishlog‘i
aholisi orasida shunday bir udum mavjud. Yangi tug‘ilgan chaqloq yotgan uy “chillali”
hisoblanib, bu yerga shomdan keyin har qanday kishining kirishi ta’qiqlanadi. Chunki, xalqona
qarashlarga ko‘ra, shomdan keyin barcha yovuz ruhlar sayrga chiqishi va bu paytda ko‘chada
yurgan odamga ilashishi mumkin. Shuning uchun shomdan keyin uyiga kelgan kishi biror-bir
mevali daraxtni uch marotaba quchoqlab, son’gra uyga kirgan. Shunda o‘sha kishiga ilashgan
barcha ins-jinslarni daraxt o‘z bag‘riga olib qolishi mumkin degan garashlar mintaga aholisiga
X0s xususiyatdir[7].

Barcha diniy e’tiqodlarda bo‘lgani singari shomonlikda ham daraxt va uning tarkibiy
gismlariga nisbatan ijobiy munosabat mavjud. Buni shomonlik marosimlari paytida
ishlatiladigan marosim atributlari misolida ham ko‘rish mumkin. Jumladan, o‘zbek, tojik va
uyg‘ur shomonlari davolash jarayonlarida daraxt novdalaridan tayyorlangan xivchindan ham
foydalanadilar. V. Basilovning gayd etishicha, kuchli va tanigli shomonlar xivchindan, yangi
yoki kuchsiz shomonlar esa oddiy cho‘pdan foydalanganlar[8].

G.P. Snesarevning fikricha, daraxt shoxlaridan yasalgan dasta cho‘p bilan davolash usuli
zardushtiylikka borib tagaladi. Zardushtiylikda toldan yasalgan xivchin yovuz ruhlarni
haydovchi asosiy vosita hisoblangan[9]. Gerodotning yozishicha, skif shomonlari tol novdalari
yordamida fol ochganlar va daraxtlarning tagida shomonlik marosimlarini o‘tkazganlar[10].

Farg‘ona vodiysi shomonlari xivchinni erta bahorda tayyorlab, uni butun yil davomida
ishlatadilar va har yili xuddi shu paytda yangilab oladilar. Xivchinlar dasta qilib bog‘lanib,
marosim o‘tkaziladigan uyning burchagiga osib qo‘yiladi. Xivchindagi novdalar soni girg bittani

tashkil giladi. Baxshi xivchinning pastki gismidan ushlab, dastlab bemorning ustidan o‘ngdan

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 331



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

chapga qaratib, uch marta aylantirib oladi. So‘ngra bemorning bosh va tanasining orga
gismlariga ura boshlaydi. Ushbu harakat kasalga ziyon yetkazgan yomon ruhlarni quvish
magsadida bajariladi[11].

Bunga o°‘xshash odat O°‘zbekistonning boshga hududlarida ham mavjud bo‘lib, XIX
asrning oxiri — XX asr boshlarida samargandlik tabiblar tol shoxlari yordamida kasallarga
suyuqlik purkaganlar. Bundan tashqari, Xorazm va Samargandda dev hamda jinlarni gochirish
uchun folbinlar barglari shilingan yettita tol xivchinlarini ishlatganlar[12].

K. Shoniyozov gipchoglarda shomon xivchini jiyda va tol shoxchalaridan tay-yorlanib,
asosan, “ko‘chirma” marosimi paytida bemorni tanasiga kirib olgan yovuz ruhlarni haydash
uchun ishlatilganligini qayd etgan bo‘lsa[13], L. Troits-kaya XX asr boshlarida Toshkent va
Samargand folbinlari xivchin yordamida bemorning bosh hamda yelkasiga qirg bir marta urib,
darddan xalos etganlari to‘g‘risidagi ma’lumotlarni yozib qoldirgan[14].

Mashhur muarrixlar Rashididdin, Abulg‘oziy Bahodirxon hamda arxeolog Sergey Tolstov
asarlarida gadimgi qipchoqlarda daraxt totemi yoki ushbu totem izlari bo‘lganligi qayd
etilgan[15]. Qadimgi turkiy xalglar daraxtlar ota daraxt, ona daraxt bo‘ladi, deb hisoblaganlar.
Inson hayoti mohiyatiga ko‘ra o‘z egizak daraxti hayoti bilan bog‘liq bo‘lgan. Boz ustiga,
gadimda turkiylar orasida har bir urug‘ning o‘ziga xos shajara daraxti ham bo‘lgan. Bu daraxt
shu urug® a’zolari uchun muqaddas sanalgan. R. G. Ahmetyanovning fikricha, qirg‘izcha
“tangrim bir yog‘sa, teragim ikki yog‘adi”, tatarcha “tiraging bo‘lsa, tiraging bo‘lar” maqollarida
“terak” so‘zi “himoyachi” ,“urug‘”, “homiy” ma’nosida saqlanib qolgan[16].

Shubhasiz, bularning bari turkiylarning qadimiy totemistik qarashlari bilan bog‘liq bo‘lib,
ushbu e’tiqodlar tufayli qabila a’zolari o‘z totemlariga qarab urug‘-aymogqlarga bo‘lingan.
Shunga muvofiq qabila va urug‘ nomlari totem sifatida qabul gilingan va jonivor nomi bilan
nomlangan. Vagqtlar o‘tishi bilan totemizm yanada takomillashgan. Natijada, qator hayvonlardan
birining panjasi, ikkinchisining tumshug‘i, quyrug‘i (dumi), oyoqlari kabi a’zolaridan birovi
olinib unga shakl berilgan. Shu tariga ajoyib timsol bunyod etilib, ular mugaddas va yaratuvchi
sifatida e’zozlangan[17].

Qadimgi yunonlarning muqaddas o‘simliklari va daraxt kul’tining tadqiqotchisi Ye.
Kagarovning fikricha, “daraxtlarga sig‘inish an’anasi animizm asosida kelib chiqqan bo‘lib,
daraxtlar o‘lgan odamning ruhi saglanadigan joy yoki yovuz va ezgu kuchlarning panohi sifatida
talqin etilgan™[18].

Daraxtlarning insonga aylanishi yoki hayotning daraxtdan boshlanishi hagidagi afsonalar
nafaqat o‘zbek xalq og‘zaki ijodida, balki dunyo xalqglari folklorida ham uchraydi. Bu kabi
inonchlar xalq hayotiga shu qadar singib ketganki, natijada hayotning boshlanishiga asos bo‘lgan

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 332



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

deb tasavvur qilingan ayrim daraxtlarni mugaddaslashtirish va ularni sig‘inish ob’yektlariga
aylantirish an’anasi kelib chigqan. Shu bois, odamlar qayrag‘och, gujum, tol, terak kabi daraxtlar
bilan bog‘lig muqaddas joylarni ziyoratgohga aylantirganlar. Xususan, “Terakmozor”, “Umarqul
toli”[19] kabi ziyoratgoh joylar o‘sha yerda o‘sadigan qadimiy daraxtni muqaddaslashtirish
an’analari hozirgacha saqlanib kelmoqda.

Etnolog olim A. Ashirov “tut va boshqa dov-daraxtlarning shoxlariga niyat gilib latta
bog‘lash orgali topinuvchi e’tiqod ob’yekti bilan bevosita afsungarlik muloqoti o‘rnatiladi”,— deb
hisoblaydi[20]. Hosildorlik kul’ti elementlari ko‘rinadi.

Yana shuni ham gayd etish kerakki, farg‘onaliklar orasida daraxtlarni jonli deb hisoblash
va ularda odamlar ruhi yashashiga ishonish bilan bog‘liq gadimgi animistik qarashlar hozirga
qadar saqglanib qolgan. Ziyoratgohlar hududidagi daraxt va o‘simliklar muqaddaslashtirilganligi
tufayli ularni kesish, yulish Kkishilarga ziyon-zahmat olib keladi deb hisoblangan. Chunonchi,
xalq og‘zaki ijodida daraxt erkak kishining ramziy timsoli, sanalgan. Muqaddas daraxt va butalar
jumlasiga chinor, archa, tut, jiyda, pista, yong‘oq, o‘rik, olcha, tol, terak, qayrag‘och singari
daraxtlar kirgan. Qolaversa, Farg‘ona viloyatidagi muqaddas joylarning ayrimlari qadimdan
daraxtlar nomi bilan atab kelingan[21].

Qadimdan dunyo xalglarida “Odamlar ruhi daraxtlarda yashaydi. Agar marhumga
bag‘ishlab daraxt ekilmasa, uning ruhi azobda qoladi”, degan tushuncha mavjud bo‘lgan. Shu
boisdan ham odamlar daraxtlarni sababsiz kesishdan o‘zlarini tiyganlar[22].

Ye. M. Pesherevaning fikricha, daraxt kul’ti bilan alogador bu marosim o‘lib-tiriluvchi
ma’budlar to‘g‘risidagi gadimgi mifologik tasavvurlar asosida shakllangan. Uning fikricha,
qachonlardir yashab o‘tgan bu mifologik personaj serhosillik va boqiy tabiat timsoli sifatida
garalgan bo‘lib, u o‘lganidan keyin jasadi yer yuziga sochilib ketgan. Shu bois daraxt novdasiga
terib olingan lolalarni bog‘lab chiqish udumini ana shu afsonaviy avliyoning johillar tomonidan
bo‘lib tashlangan tanasini qayta tiklashning ramziy shakli deb taxmin qilish mumkin[23].

Xulosa. Yuqoridagi ma’lumotlardan shunday xulosaga kelish mumkinki, barcha unsurlar
singari daraxt ham dunyo xalqlari kabi Farg‘ona vodiysida doimo muqaddas bo‘lib kelgan.
Mazkur unsur nafaqat salqin beruvchi, balki 0‘z navbatida yovuz ruhlarni o‘zida olib qoluvchi
vosita sifatida ham gadrlangan. Daraxt bilan bog‘liq arxaik garashlar dunyo xalglari mifologiyasi
va etnografiyasidagi mushtarak elementlardan bo‘lib, unga hosildorlik hamda kuch-quvvat ramzi
sifatida ulug’langan. Daraxtning tiriklik ramzi ekanligi unga bo‘lgan munosabatning yanada
ijobiy tomonga o‘zgarishi va yoshlar on—gida ekologik madaniyatning shakllanishiga xizmat
giladi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 333



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

1. XanmypatoB B. P. V36ex xanku aHbaHaBHil TypMyI Tap3uja LIOMOHINK
3pTUKOU. Tapux danmapu 6yitnda dancada nqokropu (PhD) nuccepramusicu. — Tomxkent, 2018.
—b. 10.

2. daiisuesa JI. V36ek Xalk dpTaKkiapuaa HIOH-01aM 06pasu. PoIbKIOpIIYHOCINK
/ ¥36ek Xank oF3aku Gamuuii WKOTUETHTA TOMp TAAKUKOTIAp. 1- kutol. — Hasowuii, 2003. — b.
93.

3 Eskoues M. Mapkasuit Ocué gunnapu Tapuxu. — Tomkenr, 2005. — B. 35.

4, Kabirov A. Jahon tarixi. — Toshkent: O’qituvchi, 2006. — B. 81.

5 Dala yozuvlari. Namangan viloyati Pop tumani Chorkesar qishlog’i. 2020-yil.

6 Cuecapes I'.Il. PenukTbl 1OMyCYJbMaHCKUX BEPOBAaHUM U OOPSIOB y Y30EKOB
Xopesma. — Mocksa: Hayka. 1969. — C. 204.

7. Dala yozuvlari. Namangan viloyati Pop tumani Qo’shtepa qishlog’i. 2020-yil.

8. bacunos B. IllamanctBo y HaponoB Cpenneit Asum u Kazaxcrana. — Mocksa:
Hayka, 1992. — C. 80.

9. Crecapes I'. PenukTsl foMycyibpMaHCKUX BepoBaHUi... — C. 55-57.

10.  T'epomot. Uctopus. — Jlenunrpan: Hayka, 1972. — C. 93.

11.  Dala yozuvlari. Andijon viloyati Oltinko’]l tumani Garmob qishlog’i. 2010-yil.

12. KapomatoB X. V36ekncronna Mo3uii 3bTUKOJIap Tapuxu. — Tomkent, 2008. — b.
45.

13. [[ManuszoB K. K sTHHuYeckoit ucTtopum y30ekckoro Hapojga. — TomkeHT: daw,
1974. - C. 329.

14. Tpounxkas A. Jledenne 60onHbIX ... — C. 153

15.  Pammpg-ag-nua. C6opHuk neronuceit. T.1. Kuura 1. — M.—JI. 1952. — C. 84;
AGynro3uit baxonupxon. llaxapaiiu Typk. — Tomkent, 1992. — b. 21.

16. AxmetrbsiHOB P. “Jlec”, “mepeBo” u “Oapc” y TIOPKOB (3TUMOJOTUYECUKHE
3ameTkn) // CoBeTckas Topkosorus.— — baky, 1980—. — Ne5. — C. 87.

17.  AumpoB A.A. Y36ek XanKUHUHT KaguMuii... . — B. 14,

18.  KymeT ¢ermmeii, pactennii n xuBoTHeIX JpeBHei ['penmu. — Cn6., 1913. — C.
316.

19.  Dala yozuvlari. Farg’ona viloyati O’zbekiston tumani Rajabgardi gishlog’i. 2010-
yil.

20. AmmpoB A.A. @aproHa BOAMICH axOJIMCH TYpMYII Tap3uja KaauMHH TUHUI

apTUKOIap: Tapux ¢an. HoM... aucc. — Tomkent, 2000. — b. 103; Tepneuxuit H.C. K Bonpocy o

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 334



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

TARIX FANLARI ISSN: 2181-2829

poyi JTOCKYTOB TKaHM (JiarTta-O0aHa) Ha Mazapax LlenTpanpHoit Asum / COopHuK cTateit k 70-
ageruro P.P. Paxumosa. — CII0., 2008. — C. 118-122.

21.  A6aynaxaros H., Dmon6o6oes V. Kyxua Mapruion suéparroxiapu. — daproHa:
@aproHa, 2007. - b. 211.

22.  Opesep [x. 3omoras BeTBb. — MockBa: [Tonmutuzaar, 1980. — C. 136.

23.  XKypae M., Carruesa JI. Y36ex donpkropuaa xaér gapaxtu. — Tomkent: dam,

2010. - b. 38.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 335



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

